# GOVERNMENT OF INDIA

# ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

# CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 10721

CALL No. 891.04

D.G.A. 79.





10

# H. KERN

# VERSPREIDE GESCHRIFTEN

Vel. 8

ACHTSTE DEEL

DE NĀGARAKRTĀGAMA SLOT

SPRAAKKUNST VAN HET OUDJAVAANSCH EERSTE GEDEELTE

> 'S-GRAVENHAGE MARTINUS NUHOFF 1918

D.G.A. 79.

# H. KERN.

# VERSPREIDE GESCHRIFTEN. Vol 8

# ACHTSTE DEEL

11722

# DE NĀGARAKRTĀGAMA,

SLOT

# SPRAAKKUNST VAN HET OUDJAVAANSCH,

EERSTE GEDEELTE

'S-GRAVENHAGE MARTINUS NIJHOFF 1918

> Antiquarián and Oriental Bookseller LEIDEN - HOLLAND

CENTRAL ARCHAEOLOGICAN

LIDIANO 72 / LILI

Sate 891 041 Ker

#### INHOUD VAN DL. VIII.

#### VII. DE NĀGARAKRTĀGAMA. OUDJAVAANSCH LOFDICHT OP KONING HAYAM WURUK (slot). Pag. (B. Slot). De Nāgarakṛtāgama. (Door Prapañca. 1287 Çāka = 1365 A.D.). (1905—'14). Zang 38—98 . . Inhoud der Zangen 122 Register der Eigennamen 124 Facsimile achter p. 132. VIII. SPRAAKKUNST VAN HET OUDJAVAANSCH. A.)Bijdragen tot de Spraakkunst van het Oudjavaansch. (1898–1906) [Inleiding], 137. 138 - 183Hoofdstuk I. Voornaamwoorden (en Lidwoorden) A. Persoonlijke voornaamwoorden, 188. - B. Bezittelijke voornaamwoorden, 140. - C. Annwijzende voornaamwoorden en Lidwoorden, 154. - D. Vragende voornaamwoorden, 167. - E. Onbepaalde voornaamwoorden, 171. -F. Betrekkelijke voornaamwoorden, 177. - G. Reflexief en wederkeerig voornaamwoord, 180. Hoofdstuk II. Letterschrift en Uitspraak A. Alphabet, 184. - B. Klinkers, 184. - C. Mcdeklinkers, 184. - D. Uitspraak der Klinkers, 185. - E. Medeklinkers, 188. - F. Anuswara en Anunasika, 190. — G. Gebruik der hedendaagsche Jav.-Balin, letterteekens om de Oudjavaansche te vervangen, 190. - H. Oudjavaansch alphabet in Nieuwjav. karakters, 191. - J. Oudjavaansch alphabet (Toecoeging van 1918), 192. Hoofdstuk III. Werkwoorden . . . . . [Algemeene Inleiding], 198. - A. Over formatieven bij 't werkwoord in 't algemeen, 197. - B. Werkwoordvorm met um, m, 198. - C. Gebruik van de voorvoegsels a en ma, 201. - D. Gebruik van de voorvoegsels ang en mang, 206. - E. Passiefvorm met in, 210. - F. Werkwoordelijke vorm met voorvoegsel ka, 212. - G. Gebruik van de voorvoegsels make en paka, 217. -H. Werkwoordelijke vormen met voorvoegsel pi, 224. - J. Werkwoordelijke vormen met voorvoegsel paha, 228. - K. Het voorvoegsel si, 229. - L. Silih als voorvoegsel, 280. - M. De suffixen a en 7, 280. - N. De achtervoegsels ien

an, 288. - O. Hetsuffix aken, 248. - P. Wijzen en tijden van 't werkwoord, 257.

| Hoofdstuk IV. Syntaxis A. Over 't gebruik van n en an B. Voorbeelden van 't gebruik v                                                                                                        | als b<br>an ya<br>nlijke | estar<br>m als         | dde<br>geli<br>mas     | elen<br>jkwa<br>mw | aard                  | lig 1<br>den   | net<br>en     | an,                | n, 2'<br>get       | 60. –<br>74. –        |    | Pag.<br>-290 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------|------------------------|--------------------|-----------------------|----------------|---------------|--------------------|--------------------|-----------------------|----|--------------|
| 278. (Eerste persoon, 278. Tweed                                                                                                                                                             | e pers                   | oon,                   | 280.                   | Der                | do                    | ers            | oon.          | , 285              | 2.)                |                       |    |              |
| (B.) Appendix. (1889)                                                                                                                                                                        |                          |                        |                        |                    |                       | i              | 4             |                    |                    |                       |    | 291          |
| I. Eenige imperatief-vormen van<br>1. Werkwoorden met um, 291. —<br>Woorden met maka, maka; en m<br>zonder voor- en invoegsels, 298. –<br>303. — 7. Beteckenis der partikel<br>i of ri, 306. | 2. W<br>ang o.<br>- 5. P | oord<br>f ang<br>assie | en n<br>, 297<br>ve in | net ;              | prof<br>d. 1<br>ratio | Prace<br>of, 2 | na o<br>edica | fa,<br>aats<br>-6. | 296.<br>woo<br>Vet | - 3<br>order<br>atief |    | -313         |
| II. Oudjavaansche absolutieven<br>Uoapa, 322.                                                                                                                                                |                          |                        |                        |                    |                       | •              |               |                    |                    | 31                    | 4- | -323         |
| Corrigenda                                                                                                                                                                                   |                          |                        |                        |                    | 3                     |                |               |                    | 0.                 |                       |    | 324          |



# VII.

# DE NĀGARAKŖTĀGAMA. OUDJAVAANSCH LOFDICHT OP KONING HAYAM WURUK VAN MAJAPAHIT.

(Slot)

| CENT    | RAL, A | Aure. | Property of   |        |
|---------|--------|-------|---------------|--------|
| 1.1     | BRAIN  | ARI   | EOLOG<br>DELH | WAL.   |
| Acc. A  | o      | 817   | 17四元刊         | 1.     |
| Date    |        | 2.4.4 | <br>9,        | *****  |
| Call No |        | 1     | ·             | ****** |
|         |        |       | ********      | *****  |



# De Nāgarakrtāgama.

Oudjavaansch lofdicht op Koning
Hayam Wuruk van Majapahit.
Door Prapañca.
1287 Çāka = 1365 A. D.

(Met een uitslaand facsimile.)

| CENTRAL ARCI | LAROLDOTOR                              |
|--------------|-----------------------------------------|
| monday N     | DELHI                                   |
| Acc. No      |                                         |
| Date         |                                         |
| Call No.     | *************************************** |

(Vervolg)

R

# DE NĀGARAKRTĀGAMA.

#### ZANG 38.

(Bijdragen, Dl. 67, 1913 en 63, 1910.)

De maat hiervan is welbekend in de Indische prosodie onder den naam van Wamçapatrapatita.

Rāmya nikā(ng) Burĕng talaga mumbul ahĕning abiru | caṇḍi çilā minekala ri madhya nika rinacana | sōk yaça munggwi pinggir ika len kusuma caracara | lot paran ing macangkrama lanāngjĕnĕki ring umara || 1 ||

D. i. 'Het liefelijke van Bureng is de heldere, blauwe vijver die (als uit den grond) opwelt; een Candi van natuursteen, voorzien van een mekhala (gordel) is in 't midden er van gebouwd; talrijke gebouwen staan aan den zoom en allerhande bloemen. (De plaats) is zonder ophouden 't doel van wandelaars en vervult degenen die er heen gaan steeds met behagen.

Tan wuwusen lango nikā tuhun narapati caritan | tistis ing arkka mangkat ahawan tegategal aruhur | rāmya dukut nikātetel ataņģes akiris ahijo | lwānya sasāgarānak angalun jurang ika dinelo || 2 ||

D. i. Wij zullen niet (meer) over de bekoorlijkheden daar spreken, maar van den Vorst vertellen. Bij 't afnemen der hitte van de zon, vertrok hij, den weg nemende over de hooge tegal-velden, waar dicht, schoon, effen, groen gras prijkte, en waarvan de uitgestrektheid als een kleine zee bedriegelijk scheen te golven.»

Çrî-naranātha lālana yayā ratha nira malaris | prāpta ri Singhasāri tumame wēgilan ira huwus | ndan rakawi ywa mampir i sirang Sugatamuniwara | sthāpaka ring sudharmma tuwi gotrasawala dunungēn || 3 ||

D. i. «Z. Maj. de Vorst, een toer makende, zette in zijn wagen den tocht voort totdat hij Singhasāri bereikte, waar hij reeds zijn tijdelijk verblijf betrokken had, toen de hofpoëet een bezoek bracht aan een uitnemenden Buddhistischen Wijze, opzichter van de tempelgebouwen en het bewaren

der geslachtslijsten.»

Het woord rakawi, dat ik vertaald heb met \*hofpoëet\*, bevat hetzelfde voorvoegsel als rāma, \*Vader\*, reṇa, \*Moeder\*, raka, \*oudere broeder\*, enz. Het is zoo iets als \*Zijn Edele\*. De dichter kwalificeert zichzelven als rakawi, niet zoozeer waarschijnlijk om den indruk te wekken dat hij een \*voornaam dichter\* is, als wel om te kennen te geven, dat hij de koninklijke gunst geniet; men kan den term vergelijken met het \*Poet laureate\* der Engelschen.

Het is duidelijk, dat de eerwaarde Buddhistische geestelijke het ambt van tempelwachter bekleedt en dat bij hem geslachtslijsten berusten; van wie,

blijkt niet, vermoedelijk van voorname families.

Het woord sthāpaka, bepaaldelijk van een Buddhistischen beambte, komt meermalen voor, gelijk men zien kan in K.B.Wdb. (III, 176).

De beschrijving van dezen persoon wordt voortgezet in de volgende strofe:

Wṛddha halintang i çaçi sahasra tuwuh ira huwus | satya suçīla satkula kadang haji suyaça | pūrṇṇa tameng kriyā mara tan angkadhara panagara | kyātīri Mpungku huttama kaṣaṭpadan ira satirun || 4 ||

D. i. 'Hij was oud, had reeds den leeftijd bereikt van over de duizend maanden; hij was braaf, deugdzaam, van goeden huize, verwant met beroemde vorsten, ten volle ervaren in de ceremoniën, opdat niet.......; alom bekend was het, dat Z. Hoogeerwaarde zijn ambtsplichten op voorbeeldige wijze vervulde.

Naam en titel van den grijsaard, die over de 83 jaar oud was, vernemen wij eerst uit Zang 49, 5 als Ācārya Ratnāmça.

Kaṣaṭpadan, in den tekst slecht gespeld kaṣadpadan, wordt in K.B.Wdb. vermeld onder ṣaṭpada (III, 176), maar niet verklaard. Het grondwoord ṣaṭpada, 'bij', is bekend genoeg, maar er bestaat in 't Skr. geen afleiding van, die licht verspreidt over de beteekenis van kaṣaṭpadan. Mijne vertaling is dus maar een gissing.

De dichter gaat, na de lofrede op den hoogeerwaarden Buddhistischen leeraar, over tot het verhaal hoe hij ontvangen wordt.

Çīghra katanggama ² ywa si walat nira wawang asĕgĕh | dū, laki, bhāgya sang kawi sang amrih amarĕki haji | sang wĕnang āçrayān masiha ring kadang amĕlas arĕp | māsku kadīng pangipyan aparan ta pasĕgĕha tĕmun || 5 ||

¹ De volgende woorden onverstaanbaar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zoo leze men voor 't zinledige kah äng ça ma van den gedrukten tekst.

D.i. Aanstonds ontving hij blijde den persoon, die hem (met een bezoek) kwam lastig vallen, en sprak hij ter verwelkoming hem toe: «Och, kerel, welkom is de Dichter, die ijverig den Vorst zijne opwachting pleegt te maken; die als een toevlucht kan genomen worden en zich ontfermen zal over zijne medelijdenswaardige verwanten. Mijn waardste! het is als een (zoete) droom 1. Welk gastonthaal is het, dat gij wilt vinden?

In si walat ligt in 't persoon aanduidende si tevens een bewijs van nederigheid opgesloten. Men zou de geheele uitdrukking ook kunnen weërgeven met «indringer», of «plaag». Men vergelijke een uitdrukking als «mijn huisplaag» in onze taal, ofschoon dit niet op een onwelkomen gast wordt toegepast.

In plaats van de frase «Welk gastonthaal» enz., zouden wij zeggen: «waaraan heb ik uw bezoek te danken en waarmede kan ik u dienen».

Het antwoord op de vraag van den gastheer wordt in de volgende strofe gegeven.

Ndon rakawi n'parāhyun atañā krama ni tuhatuha | Çrī naranātha sang paḍa dhinarmma satata pinarēk | mukya bhaṭāra ring Kagēnēngan karuhuna wuwusēn | pūrwwakathā nirān Giripatīçwarasuta caritan || 6 ||

D. i. 'Het doel van 's Dichters bezoek is: hij wenscht te vragen naar den levensloop der Ouden, der doorluchtige heerschers, die bijgezet zijn in graftempels, welke men nog steeds eerbiedig nadert; te beginnen met den Bhaṭāra te Kagĕnĕngan <sup>2</sup>; spreek 't eerst van hem; vertel zijn voorgeschiedenis als zoon van Giripatīçwara.

Het woord Bhaṭāra is hier in 't verband onvertaalbaar. Er ligt in opgesloten dat Koning Rājasa, die na zijn dood in de Candi te Kagĕnĕngan vereeuwigd was door een Çiwa-beeld met zijne trekken, geacht werd goddelijke eer waardig te zijn.

#### ZANG 39.

## (Bijdragen, Dl. 67, 1913.)

De verzen zijn in de dichtmaat Bhujanggaprayāta. De eerste strofe luidt aldus:

<sup>1</sup> Namelijk: uw bezoek.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Het is karakteristiek dat voor Prapanca de coudes geschiedenis begint met Çāka 1104 [zie toch Zang 40, 1]. Van wat er vóór dien tijd gebeurde, verlangt hij niet eens te vernemen. Het is alsof de geschiedkundige overleveringen van den vroegeren tijd waren uitgewischt of opzettelijk aan de vergetelheid werden prijsgegeven.

Tuhun pāduka Mpungkwi mungguh sirojar | uḍū diwya, takwan rakawy āngĕne twas | mahotsāha singgih kawi wrĕddhabuddhi | purih ning kaçāstrajñan ¹ angde stutīng rāt || 1 ||

D. i. «Doch Zijne Eminentie de waardige Monseigneur zeide: «O, voortreffelijk! de vraag van U, groote dichter, treft het hart. Van grooten ijver, inderdaad, zijn de dichters van ontwikkelden geest. Het streven naar wetenschap bezorgt roem in de wereld.»

De oude man gaat met zijn vriendelijke toespraak aldus voort:

Nda sangtabya teki nghulun mājarosēn | maçucya wway ing saptatīrtthe swacitta | namās te Girīndrāya sambah ri sang hyang | nda tan dadya kotpāta teki mpaçabda || 2 ||

D. i. «Nu met Uw verlof zal ik aanstonds spreken. Moge het water der zeven heilige badplaatsen in 't eigen gemoed rein wezen! Hulde aan Girîndra (Çiwa)! vereering aan de goden! En moge er geen (ongunstig) voorteeken plaats hebben terwijl ik het woord voer!»

De inhoud van deze strofe geeft aanleiding tot ettelijke opmerkingen. Ten eerste zij de aandacht gevestigd op den bijzonder beleefden toon, dien zulk een voornaam personage als Ratnangça — hij was van vorstelijke familie — tegenover zijn gast aanneemt, waarbij hij zich bedient van een nederig voornaamwoord dat men in onze taal zou kunnen weêrgeven met «Uw dienaar». Voorts is het kenmerkend dat hij zijn verhaal laat voorafgaan van een manggala, een heilbrengend begin, zooals gebruikelijk is in den aanhef van geschriften. Wat met de «zeven heilige badplaatsen in 't gemoed» bedoeld is, weet ik niet te verklaren. De uitdrukking saptatīrtha wordt toevallig ook vermeld in 't KBWdb. onder sapta (III, 292), maar zonder dat we daardoor iets wijzer worden. Misschien hebben wij te doen met een rhetorische figuur, waarvan de zin hierop neêrkomt: «moge mijn gemoed bij de mededeeling welke ik doen zal zóó rein wezen als het water der zeven heilige badplaatsen», — welke die zeven dan ook zijn.

Merkwaardig, eindelijk, is het, dat de spreker, hoewel een Buddhist, hulde brengt aan Çiwa en de (overige) goden, vermoedelijk omdat de persoon met wien zijn verhaal begint, de stichter van de dynastie van Tumapël, Koning Rājasa, als zoon van Çiwa te boek staat.

De eerwaarde heer gaat aldus door:

Kṣamātah manah sang kawīndrān rumĕngō | ikang wwang rĕngō sugyan akweha mithyā |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Verbeterd uit \*straj an van den gedrukten tekst.

#### ndan anggegwane jana sang wrddha tekā | pilih nyūna sugyādhikā tañ calāna || 3 ||

D. i. •De dichtervorst zij bij 't aanhooren toch vergevingsgezind. Van wat men hoort ' is er mogelijk veel dat valsch is; edoch, men stelle vertrouwen in lieden die vroed zijn, in dat geval. Misschien ontbreekt er iets; mogelijk is er iets te veel; dat worde niet kwalijk genomen.

## ZANG 40. (Bijdragen, Dl. 61, 1908.)

In dezen Zang wordt gesproken van den stichter der dynastie, waaruit na verloop van tijd de vorsten van Majapahit voortkwamen. Zoo uitvoerig als in de Pararaton de geschiedenis van den beruchten Ken Arok verhaald wordt, zoo beknopt is die in den Nāgarakṛtāgama; een lange uitweiding over 's mans lotgevallen zou in 't gedicht dan ook geheel misplaatst zijn, daar de dichter niet anders beoogt dan in hoofdtrekken de geschiedenis der voorzaten van zijn patroon in herinnering te brengen. Het behoeft ons dus niet te verwonderen, dat zelfs de naam Ken Arok niet bij Prapañca voorkomt. Wel vermeldt hij 't merkwaardige feit dat Ranggah Rājasa — de Pararaton heeft eenvoudig Rājasa — de zoon is van Bhaṭāra Guru, zoo-als wij reeds gezien hebben.

Bij alle overeenstemming aangaande hoofdzaken, is er toch eenig verschil in de voorstelling tusschen het gedicht en 't geschiedwerk. Met verwijzing naar 't geheele 1ste Hoofdstuk van de Pararaton (1896) en de belangrijke Aanteekeningen van Brandes daarop, wil ik beproeven een vertaling

te leveren van dezen Zang.

Ngūnī çākābdhideçendu hana sira mahānātha yuddhaikawīra | sākṣāt dewātmakāyonija tanaya těkap Çrī-Girīndra prakāça | kapwārēs bhakti sakweh parajana sumiwī jöng nirātwang tumungkul | Çrī-Ranggah Rājasa kyāti ngaran ira jayeng-çatru çūrātidakṣa || 1 ||

D.i. «Weleer in 't Çāka-jaar oceaan, hemelstreken, maan (d. i. 1104) was er een groot vorst, zeer heldhaftig in den oorlog, blijkbaar van goddelijke natuur, bekend als een niet uit een moederlijf geboren zoon van den Doorluchtigen Girindra (Heer der Bergen). Met gelijk ontzag en onderdanigheid dienden alle klassen 2 van lieden zijne voeten, eerbiedig zich buigende. Als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>De constructie van wwang rengë is mij niet recht duidelijk. Wellicht is het een samengestelde uitdrukking voor coverleverings.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ik meen para hier te moeten opvatten als 't Javaansche woord, niet als het Skr. para, want Skr. parajana beteekent evreemden».

Z. Maj. Ranggah Rājasa was zijn naam vermaard, die zijne vijanden overwon, een held en zeer bekwaam. \* 1

Daarop volgt de 2de strofe van dezen inhoud:

Deçāgöng wetan ing parbwata Kawi pēnuh ing sarwwabhogātirāmya | kuww anggĕhnyān kamantryan mangaran i Kuṭarājenadēh wwang nikābāp | yekī nggwan Çrī-Girīndrātmaja n-umulahakēn dharmma manggöng kaçūran |

tuṣṭā ning sādhu naṣṭā ning ahita ya ginöng sthitya ning rāt subhakti || 2 ||

D.i. «In een groot landschap ten Oosten van den Kawi, vol van allerlei zeer schoone voortbrengselen ² was een kuwu (hoofdkwartier, legerkamp, hoofdplaats), dienende tot Mantri-verblijf, Kuṭarāja geheeten, door een talrijke bevolking gedrukt. Hier was het, dat de zoon van Girīndra ³ zijn (bestuurs)plichten uitoefende en zich op krijgsdeugd toelegde. Opdat de goeden tevreden zouden wezen en de slechtgezinden verdelgd, streefde hij den ordelijken toestand van de zeer onderdanige bevolking des lands te verzekeren. »

In deze strofe komt het een en ander voor, waarover 't verhaal in de Pararaton geen licht verspreidt. Van de stormachtige jeugd van den godenzoon wordt geheel gezwegen. Een toespeling op het verblijf van den held in de streek ten Oosten van den Kawi, vindt men ook in 't geschiedboek, p. 13, waar o. a. gezegd wordt: «Allen beoosten den Kawi hadden ontzag voor Ken Angrok, die er toen pas aan dacht koning (ratu) te willen worden, wat de lieden van Tumapël (ook) verlangden». 4 Bevreemdend is het dat de kuwu Kuṭarāja in de Pararaton in 't geheel niet genoemd wordt. Wel is er sprake van een akuwu, d. i. bezitter van een kuwu, met name Tunggul Amĕtung, die door Ken Angrok vermoord en wiens weduwe, Ken Dĕdĕs, door hem tot vrouw genomen werd. Uit de bewoordingen van 't gedicht is niets van dien aard op te maken. Wel blijkt er uit dat de held als regent te Kuṭarāja oorlogzuchtige plannen had. Hieraan gevolg gevende, trok hij ten strijde tegen den vorst van Kadiri, hetgeen vermeld wordt in strofe 3:

Rī Çākābdhīkṛtāçangkara sira tuměke Çrī-narendreng Kadintěn |
sang wīrānindita Çrī-Kṛtajaya nipuṇeng çāstra tatwopadeça |
çīghrālah göng bhayāmrih malajeng anusup pājaran pārçwa çūnya |
sakweh ning bhṛtya mukyang parapajurit asing kāri ring rājya çīrṇṇa || 3 ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De eerste helft van deze strofe is, met de vertaling, reeds gegeven op p. 252 van het vorige deel dezer Serie bij Zang 1. (Noot van 1918).

De beteekenis van bhoga laat zóóveel speelruimte toe, dat moeielijk te zeggen valt wat de dichter eigenlijk bedoelt.

Als synonieme uitdrukking komt ook nog voor: Giripatīçwarasuta in Zang 88, alotvers.

<sup>4</sup> Gemakshalve geef ik de vertaling van Brandes (l. c. p. 50).

D.i. In 't Çāka-jaar oceaan, dobbelsteen met vier oogen, Çangkara's (1144) trok hij op tegen den vorst van Kadiri, den onberispelijken held, den doorluchtigen Krtajaya, ervaren in de heilige boeken en de ware leer. Weldra overwonnen, in groot gevaar, trachtte deze te vluchten, en sloop in een afgelegen, verlaten kluizenarij. Al zijn voornaamste dienaren, de krijgslieden van alle rangen en al wie in 't rijk achtergebleven waren, vonden den dood.»

De oorlog tegen Kadiri wordt in de Pararaton uitvoerig beschreven op blz. 13 vg., waar van den vorst, aldaar Dangdang Gëndis genoemd, een gansch andere, minder gunstige voorstelling gegeven wordt dan 't gedicht, waar ook de naam verschilt; doch dit is van geen beteekenis, aangezien Krtajaya de bhiseka, de koningsnaam is. Ten opzichte van de nederlaag en vlucht des vorsten van Kadiri (Daha) stemmen onze beide bronnen in hoofdzaak overeen; dat de een de plaats waar de verslagene een goed heenkomen zocht een de wälaya, «tempel», de ander een pajaran, «kluizenarij» noemt, maakt geen verschil van eenig belang. Ten aanzien van 't jaartal heerscht tusschen 't geschiedwerken 't gedicht volkomen overeenstemming.

De gevolgen der overwinning van den «zoon van Bhaṭāra Guru» worden beschreven in strofe 4:

Ryy ālah sang Çrī-narendreng Kadiri girigirin tang sabhūmī Jawāres |
prāptānembah pada wwat sahanahana wijil ning swadeçānpasewa |
tunggal tang Janggala mwang Kadiri samasamāngekanāthātiçakta |
ngkān tembe ning dapur mwang kuwu juru tumameng sāmya mangde sukeng rāt || 4 ||

D. i. Na de nederlaag van den Doorluchtigen vorst van Kadiri werd het geheele land Java vervuld van grooten schrik en angst: zij kwamen hun hulde betoonen en boden, terwijl zij hun eerbiedige opwachtingen maakten, allerlei opbrengsten van 't land aan. Janggala en Kadiri werden vereenigd onder één machtig heerscher. Toen vond de dapur en de kuwu juru voor 't eerst bij 't algemeen ingang tot geluk der bevolking.>

Janggala is nog heden ten dage de naam van een distrikt in de residentie Surabaya. In de l'araraton komt de naam niet voor, wel Tumapël. Blijkbaar zijn Janggala en Tumapël twee namen van een en hetzelfde gebied van niet zeer grooten omvang. Zelfs na de inlijving van Kadiri was het rijk waarover Rājasa heerschte niet zeer groot, zoodat de voorstelling van den dichter, alsof 't geheele land Java voor den overwinnaar van Kadiri sidderde en hem huldigde, schromelijk overdreven is.

Dapur en kuwu juru heb ik voorzichtigheidshalve onvertaald gelaten. Een der beteekenissen van dapur is «keuken»; kuwu juru laat zich verklaren als «tijdelijk verblijf voor kraamvrouwen». <sup>1</sup> Zou eerst in de 13<sup>de</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Sundaneesch juru, ngajuru[sjongen, jongen werpen»], enz.

eeuw het maken van kookplaatsen en kraamvertrekken buiten's huis meer algemeen geworden zijn? Het is volstrekt niet onmogelijk, maar vooralsnog bezitten wij daaromtrent elders geen berichten.

In de slotstrofe van Zang 40 lezen we 't volgende:

Mangkin wrddhy āmĕwĕh tang prabhawa wibhawa ring Çrī-Girīndrātmasūnu |

enak tāndēl nikang Yāwadharaṇī sumiwī jöng nirāñ chatra ning rāt |
rī Çākāsyābdhirudra krama kalahan irān mantuk ing swarggaloka |
kyātīng rāt sang dhinarma¹ dwayari Kagĕnĕngan Çaiwa-Boddheng usāna ||5||

D. i. «Steeds nam de macht en heerlijkheid van <sup>2</sup> den eigen zoon van Girindra toe. Verzekerd was de rust van 't Javaansche land, dat de voeten vereerde van hem die de beschermer der wereld was. In 't Çāka-jaar negen<sup>3</sup>, oceanen, Rudra's (1149) had zijn overlijden plaats en keerde hij terug naar den hemel. Hij, de zoo vermaarde in de wereld, werd te Kagenengan plechtig ter aarde besteld in twee Candi's, als gewezen Çiwaiet en Buddhist.»

De dichter zegt niets omtrent de wijze waarop Koning Rājasa aan zijn einde is gekomen. Uit de Pararaton weten wij dat hij vermoord is op aanstoken van zijn stiefzoon, die hem in de regeering opvolgde en den koningstitel Nūṣapati of Anūṣapati voerde. Het stilzwijgen van den hofpoëet over die onstichtelijke geschiedenis laat zich gemakkelijk verklaren, zoodat er niet de minste reden bestaat om de betrouwbaarheid van 't geschiedboek in twijfel te trekken. In Zang 41 wordt Anūṣapati eenvoudig «zoon» van zijn voorganger op den troon genoemd, vermoedelijk opzettelijk. Als hoveling zal de dichter begrepen hebben, dat hij de chronique scandaleuse van den stichter der dynastie moest laten rusten, en het doen voorkomen alsof de vorst van Janggala en Kadiri, de voorzaat van Hayam Wuruk op den troon, ook de stichter van 't stamhuis was.

Moeielijker te verklaren is het gebrek aan overeenstemming tusschen den Nāgarakṛtāgama en de Pararaton ten opzichte van 't sterfjaar des konings. Volgens Prapañca overleed hij in 1149 Çāka (1227 A. D.), terwijl het geschiedboek die gebeurtenis stelt in Çāka 1169 (1247 A.D.), dus twintig jaren later. Als begin der regeering van Nūṣapati geeft dezelfde bron Çāka 1170 en als datum van zijn dood 1171. Hij zou dus maar één jaar geregeerd hebben. Volgens het gedicht kwam hij aan de regeering in 1149 Çāka en stierf hij in 1170. Het verschil van 1 jaar is niet noemenswaard, zoodat het

De tekst heeft dinarma.

Er zal ning voor ring moeten gelezen worden.

<sup>\*</sup>Sya is slechts een andere spelling voor siya; voor den voorslag a vgl. men de opmerking in 't KBWbk. onder siya (III, 305).

niet de moeite waard is er bij stil te staan. Van meer belang is de tegenstrijdigheid in de opgaven van 't sterfjaar. Wat moeten wij daarvan denken?

Oppervlakkig beschouwd, schijnt de datum 1169 Çāka als sterfjaar van Koning Rājasa geloofwaardiger dan 1149, en wel om de volgende reden. Van de regeering van Anüşapati weet de dichter niets anders te vermelden dan dat hij zijn «vader» opvolgde, over geheel Java heerschte, stierf en dat zijn beeld, als Çiwa voorgesteld, prijkt in den graftempel te Kidal. Zijn geheele geschiedenis, zonder vermelding van een enkel feit, wordt afgehandeld in één strofe, Zang 41. Dat is toch al te weinig voor een koning die twintig jaar aan 't bewind zou geweest zijn. Volgens 't eene bericht zou Rājasa vijf jaren over Tumapël (Janggala) en Kadiri (Daha) geregeerd hebben; volgens 't andere vijf-en-twintig. Het eene is evengoed mogelijk als 't andere. Hoe oud nu was Rājasa, toen hij Kadiri veroverde? In de Pararaton wordt zijn geboortejaar niet opgegeven; in 't gedicht wordt niet bepaald gezegd dat hij in 1104 Çāka ter wereld kwam; de uitdrukking is, dat er in dat jaar een heldhaftig groot vorst, zoon van den god Girindra, al. Bhatara Guru, «was». Nemen wij eens aan, dat zijn geboortejaar bedoeld is, dan was hij veertig jaar toen hij Kadiri onderwierp; waarin niets onwaarschijnlijks ligt. Volgt men de lezing van de Pararaton, dan bereikte hij den ouderdom van 65 jaar; volstrekt niet onmogelijk.

Zoolang wij geen andere gegevens te onzen dienste hebben, zullen wij ons wel wachten op al te beslissenden toon het geschil te beslechten. Bij voortgezet onderzoek of bij toeval kunnen nog geschriften en inscripties ontdekt worden, waarin nuttige gegevens voor de geschiedenis van Java in het tijdperk der vorsten van Tumapël en Majapahit voorkomen. Voorloopig hebben wij nog genoeg te doen met de reeds nu toegankelijke bronnen niet

ongebruikt te laten.

#### ZANG 41.

## (Bijdragen, Dl. 63, 1910.)

Bhaṭāra sang Anūṣanātha wĕka de Bhaṭāra sumilih wiçeṣa siniwi | lawas nira n-amukti ring rat apagĕh tikang sa-Yawabhūmi bhakti matutur | çakābda¹ tilakādri-Çambhu kalahan Bhaṭāra mulih ing Girīndrabhawana | sireki winangun pradīpa Çiwabimba çobhita rikang sudharmma ri Kiḍal | 1 | |

D. i. «Vorst Anūṣanātha, zoon van den Vorst, volgde op als opperheerscher. Zoolang hij in de wereld regeerde, was 't geheele land Java rustig,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In den tekst foutief: çākābdhi.

onderdanig en gehoorzaam. In 't Çakajaar 1170 overleed de Vorst en keerde terug naar 't verblijf van Girīndra (d. i. Çiwa). Hij werd afgebeeld <sup>1</sup> in een luisterrijk Çiwa-beeld dat prijkt in de Caṇḍi (graftempel) te Kiḍal.»

12

Bij den vorigen Zang had ik al gelegenheid op te merken dat er ten opzichte van 't sterfjaar des Konings Rājasa verschil bestaat tusschen de opgaven in de Pararaton en ons gedicht. Volgens den dichter heeft Anūṣanātha (al. Anūṣapati) geregeerd van 1149 Çāka tot 1170, en kenmerkte zich zijne regeering door ongestoorde rust, zoodat dan ook geen enkele gebeurtenis vermeld wordt. Dit is toch wel eenigszins bevreemdend, zoodat in dit geval de Pararaton mij geloofwaardiger toeschijnt. Omtrent het sterfjaar van Anūṣanātha is op te merken, dat ik tilaka genomen heb als uitdrukking voor 'nul', en wel omdat het in de beteekenis van 'secte-teeken' op 't voorhoofd synoniem is met bindu. In 't K.B.Wdb. woordenboek van v. d. Tuuk (III, 699) ontbreekt het; ook in het hedendaagsch Javaansch heb ik het niet ontmoet. Aangaande de voorstelling in 't gedicht dat Anūṣanātha eenvoudig de 'zoon' van Rājasa genoemd wordt, verwijs ik naar het bij den vorigen Zang opgemerkte.

Sudharma is hier, naar mij toeschijnt, duidelijk een woord voor \*graftempel, mausoleum\*, want dat de asch van Anūşanātha te Kiḍal werd bijgezet, blijkt ook uit de Pararaton; vgl. de Aanteekening van Brandes aldaar, blz. 60.

De volgende strofe luidt aldus:

Bhaṭāra 🔾 🗸 Wiṣṇuwarddhana kĕteka putra nira sang gumanti siniwi | Bhaṭāra Narasingha rowang ira tulya Mādhawa sahāgrajāmagĕhi rāt | sirānghilangakĕn durātmaka manāma Linggapati māti ³ çīrṇṇa sahana | arĕs sahana ning parāngmuka ri jöng nireki tuhu dewamūrtti sakala || 2 ||

D.i. Vorst — Wişnuwardhana, zijn zoon, was het die hem in de regeering opvolgde; Vorst Narasingha was zijn genoot; gelijk Mādhawa (Wiṣnu) met zijn ouderen broeder (Indra), bestuurden zij het rijk. Hij vernietigde een slechtaard, Linggapati geheeten, zoodat allen (van diens aanhang) omkwamen. Alle vijanden sidderden voor de voeten van hem, die in waarheid een geopenbaarde belichaming der godheid was.

De inhoud van deze strofe wijkt op één punt aanmerkelijk af van wat de Pararaton te lezen geeft. In dit geschiedwerk toch wordt verhaald dat Anūşapati werd opgevolgd door zijn halfbroeder Tohjaya, die na slechts één jaar geregeerd te hebben, vermoord werd en opgevolgd door Anūşapati's zoon Rangga-wuni, als koning Wiṣṇuwardhana geheeten. De dichter rept

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. i. : zijn trekken werden voorgesteld.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er ontbreken, zooals de maat uitwijst, twee korte lettergrepen, misschien nrpa.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> HS. en druk foutief: māhi.

met geen woord van Tohjaya. Er is reden om te vermoeden dat dit met opzet nagelaten is, want in de Pararaton wordt verhaald dat Tohjaya uit vrees voor zijne twee neven Rangga-wuni en Këbo Campaka (al. Narasingha) 't plan beraamde deze gevaarlijke personen uit den weg te laten ruimen. Zijn toeleg werd verijdeld en bij een oproer kwam hij zelf om. De geheele geschiedenis is zoo weinig stichtelijk, dat de hofdichter vermoedelijk gemeend heeft over Tohjaya en diens geschiedenis te moeten zwijgen. Voor 't overige bestaat er overeenstemming tusschen de Pararaton en 't gedicht. Beide leggen nadruk op de eensgezindheid tusschen Wisnuwardhana en Narasingha.

De persoon, die in 't gedicht Linggapati genaamd wordt, heet in de Pararaton Lingga ning pati, een benaming waarin 't woordje ning moeielijk te verklaren is. Waarin de vijandschap van dezen man bestond, wordt in geen onzer bronnen vermeld.

In de 3de strofe gaat de dichter aldus voort:

I Çāka rasaparwwatenduma Bhaṭāra Wiṣṇu ngabhiṣeka sang suta siwin | samasta parasāmya ring Kaḍiri Janggalomarĕk amuspa ring purasabhā | narendra Kṛtanāgarekang abhiṣekanāma ri sirān huwus prakāçita | pradeça Kuṭarāja mangkin atiçobhitāngaran i Singhasārinagara | 3 | 3

D. i. «In 't Çāka-jaar 1176 wijdde Vorst Wisnu(wardhana) zijnen zoon om te regeeren; alle onderdanen in Kadiri en Janggala kwamen hun opwachting maken naar de hofstad. Koning Kṛtanagara was zijn (des prinsen) koningsnaam, toen hij zich vermaard gemaakt had. De plaats Kuṭarāja, die meer en meer verfraaid werd, kreeg den naam van Singhasārinagara.»

Kuṭarāja komt in Zang 40 voor als de naam der residentie van Rājasa (Ken Angrok); uit hetgeen hier gezegd wordt, mag men opmaken dat het de hoofdplaats van het rijk Tumapël of Kadiri-Janggala bleef ook onder de regeering van Wiṣṇuwardhana, toen het den naam ontving van Singhasāri. Hiervan wordt geen melding gemaakt in de Pararaton, waar wel gezegd wordt dat Wiṣṇuwardhana in 1193 Çāka een kuṭa te Canggu-Noord bouwde.

Onder de wijding van Wişnuwardhana's zoon heeft men te verstaan diens wijding tot kroonprins, yuwarāja.

Het einde van Wisnuwardhana wordt beschreven in strofe 4.

Çakābda kanawāwanikṣiti Bhaṭāra Wiṣṇu mulih ing Surālaya pējah | dhinarmma ² ta sire Waleri Çiwabimba len Sugatawimba munggw i Jajagbu | samāntara muwah Bhaṭāra Narasinghamūrtti sira mantuk ing surapada | hañar sira dhinarmma de haji ri Wĕngkĕr uttama-Çiwārcca munggwi Kumitir | | 4 |

Door een verschrijving stond hier in het oorspronkelijk artikel: 1167. (Noot can 1918).

<sup>\*</sup>De tekst heeft sang vóór dhinarma, in strijd met de maat en de constructie.

D. i. «In 't Çāka-jaar 1190 ' stierf Vorst Wiṣṇu en keerde terug naar den Hemel; hij werd bijgezet en in effigie vertegenwoordigd door een Çiwa-beeld te Waleri en door een Sugata-beeld (Buddha-beeld) te Jajaghu. Kort daarna keerde ook Vorst Narasingha-mūrti naar den Hemel terug; onlangs werd hij door Z. Majesteit bijgezet te Wĕngkĕr, als uitnemend Çiwa-beeld (vereeuwigd) te Kumitir.

Het sterfjaar van Wisnuwardhana is volgens de Pararaton 1194 Çāka, hetgeen een verschil van vier jaar oplevert met wat het gedicht opgeeft. Een ander verschil vertoont zich in de opgave van den regeeringsduur, volgens 't geschiedwerk 14 jaar, volgens den dichter 20. Er schuilt echter een fout in de Pararaton, want, zooals Brandes niet nagelaten heeft op te merken in zijn Aanteekening<sup>2</sup>, komt het getal 14 niet overeen met de jaarcijfers 1172—1194, volgens welke de regeering van genoemden Vorst 22 jaar zou geduurd hebben. Wij hebben niet de middelen om te beslissen welk bericht 't meeste vertrouwen verdient.

Uit de wijze waarop in strofe 4 de uitdrukking dhinarma gebruikt wordt, is op te maken dat men daaronder niet enkel verstaat het bijzetten der asch van een overleden vorst in een Caṇḍi, maar tevens 't opstellen van een beeld, voorstellende een god of Buddha, met de trekken van den overledene. Men kan zulk een beeld dus beschouwen als dat van een vergoddelijkten Vorst, die op die wijze door zijn beeltenis voor de levenden vertegenwoordigd wordt, en in de nagedachtenis verheerlijkt blijft voortleven. De overledene kan op verschillende plaatsen zoo vereerd worden, omdat de asch natuurlijk in meer dan één graftempel kan bijgezet worden. Ook was er geen bezwaar om één en denzelfden persoon op ééne plaats als Çiwa, elders als Buddha, enz. voor te stellen, volgens de syncretistische theorie in Zang 1 van den Nägarakṛtāgama.

In de Pararaton wordt alleen gewag gemaakt van Wiṣṇuwardhana's grafstede te Jajaghu, zonder twijfel het hedendaagsch Jago, anders genaamd Tumpang. De Caṇḍi te Jajaghu was blijkens de vermelding van 't quasi-Buddhabeeld aldaar een Buddhistisch heiligdom.

Wiṣṇuwardhana's mederegent, Narasingha, werd volgens de Pararaton bijgezette «Kumëpër», terwijl zijn pamëlësatan—een term van onbekende beteekenis— was te Wuḍikuñcir. Nu is met den plaatsnaam Kumëpër stellig hetzelfde bedoeld als met «Kumitir», waar volgens de lezing van den boven medegedeelden tekst, de overledene was bijgezet en vereeuwigd door een Çiwa-beeld met zijne trekken. Het is niet duidelijk of de dichter wil zeggen dat Narasingha's graftempel met quasi-Çiwabeeld ook «door Z. Majesteit»

<sup>1</sup> Ka voor kha.

<sup>1</sup> Zie de Pararaton (1896), blz. 68, vg.

(de haji) in Kumitir werd opgericht, dan wel of die handeling alleen betrekking heeft op 't grafmonument te Wengker. Met Z. Majesteit, in verband met het woord hañar, «nieuwelings», kan kwalijk een ander bedoeld zijn dan Hayam Wuruk. Om 't bericht in de Pararaton in overeenstemming te brengen met de bewoordingen in 't gedicht, mag men met eenige waarschijnlijkheid aannemen, dat Narasingha onmiddellijk na zijn dood te Kumitir of Kumeper werd bijgezet, en dat eerst veel later onder Hayam Wuruk een gedeelte der asch werd bijgezet in een kapelletje of monument zonder beeld te Wengker, hetwelk identisch zou kunnen wezen met het pamelesatan te Wudikuncir van de Pararaton. Waarom Narasingha-mürti, d. i. «belichaming van Narasingha», al. Wiṣṇu, na zijn dood door een Çiwa-beeld vereeuwigd werd, is moeielijk te zeggen. In allen geval moet hij bij zijn leven een Çiwaiet geweest zijn. 1

De laatste strofe luidt als volgt:

Kathākēna muwah narendra Kṛtanāgarānghilangakēn kaṭungka kujana | manāma Cayarāja çīrṇṇa rikana Çakābda bhujagoçaçikṣaya pējaḥ | nagāsyabhawa Çāka sang prabhu kumon dumona rikanang tanah riMalayu | lēwēs mara bhayanya sangka rika dewamūrtti nira ngūni kālaha nikā || 5 ||

D. i. 'Er worde voorts verhaald dat Koning Kṛtanāgara een gemeenen snoodaard verdelgde, met name Cayarāja, die omkwam in 't Çāka-jaar 1192. In Çāka 1197 beval de Vorst een krijgstocht te ondernemen tegen 't land Malayu (d. i. Sumatra); groot, mocht men verwachten, was de vrees voor zijn goddelijk lichaam: een (voldoende) reden dat het zou onderworpen worden.

Hiermede is te vergelijken wat de Pararaton verhaalt blz. 18: «Sapañjeneng çri Kertanagara angilangaken kalana aran Bhaya. Huwus ing kalana
mati, angutus ing kawula nira, andona maring Malayu». Hiervan geeft (p. 65)
Brandes de volgende vertaling: «Nadat Çrī Kertanagara koning was geworden, trachtte hij den dolenden vijand (kalana) Bhaya te verdelgen, en
toen deze dood was, zond hij zijn troepen tegen Malayu». Deze vertaling
is over 't algemeen onberispelijk, maar de vertolking van kalana met
«dolende vijand» onjuist. Kalana toch is een gewoon woord voor wat in
't Sanskrit rākṣasa heet; het is een synoniem van wwil; het is dus in eigenlijke beteekenis een «boos wezen», doch overdrachtelijk wordt het woord op
menschen toegepast, evenals wij van «een duivel» spreken. <sup>2</sup> Het kan wezen
dat Bhaya, of zooals 't gedicht heeft: Cayarāja, een soort roofridder geweest
is, maar van 't begrip «dolende vijand» is in katungka kujana niets te

Over den volleren naamsvorm Narasing ham ürti later meer [zie Zang 45, 1 en 46, 2].

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie Juynboll's Glossaar op 't Rāmāyana (1902), s. v. kalana. — (Verg. nog Prof. Kern's latere bespreking van dit woord in Bijdr. Kon. Inst. 73, 1917, p. 176—177. Toesoeging van 1918.)

ontdekken. 1 Waarin 's mans euveldaden bestonden, blijkt noch uit het gedicht, noch uit de Pararaton.

Evenmin is uit te maken, welke van beide lezingen: Bhaya of Caya, de ware is. De letterteekens voor bha en ca verschillen in 't oude schrift zóó weinig, dat ze licht verward kunnen worden. Dat in onze beide bronnen één en dezelfde persoon bedoeld wordt, is niet twijfelachtig.

Aangaande 't besluit van Krtanagara om een krijgstocht te ondernemen tegen Sumatra, heerscht tusschen onze bronnen volkomen overeenstemming. Het bericht van Prapañca is vollediger, in zooverre het de jaartallen vermeldt. Verder bevat het slotvers een staaltje van 's mans Byzantinisme.

Alvorens van deze strofe af te stappen, zij opgemerkt dat de versmaat behoort tot de klasse Samkṛti, bestaande uit 4 regels, elk van 24 lettergrepen. De bijzondere naam van deze soort van Samkṛti is mij onbekend, daar ik dien nooit in Sanskrit-geschriften noch in leerboeken over metriek heb aangetroffen.

De volgende Zang is in een versmaat van de klasse Wikrti; de bijzondere vorm en naam ook hiervan zijn onbekend. In dezelfde maat is Zang 2 van Arjuna-Wiwāha.

#### ZANG 42.

## (Ibidem.)

Çakābda yamaçūnyasūryya diwaça nṛpati muwah amāti durjjana | ikang Mahiṣa Rangkah atyaya kaṭungka nikā pinalĕh ing sanāgara | ring anggawiyatarkka ? Çāka sira motusan kana ri Bāli cūrṇṇitan | ndatandwa kawĕnang ratunya kahañang tĕka marĕk i narendra sakrama ||1||

D.i. Het Çāka-jaar 1202 was de datum dat de Koning wederom een booswicht doodde, Mahişa Rangkah, wiens gemeene vergrijpen bondgenooten vond in 't geheele rijk. In Çāka 1206 zond hij troepen naar Bali om het te verpletteren , en weldra werd de koning ervan overwonnen, en gevangen kwam hij eerbiedig bij den Vorst.

Van dezen tweeden door Krtanagara beteugelden booswicht, Mahişa Rangkah, zwijgt de Pararaton ten eenenmale. Waarin 's mans misdaad bestaan heeft, wordt niet duidelijk gezegd; misschien was het een oproerling. Ook van den tocht naar Bali wordt in 't geschiedwerk niet gerept. Het ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ter loops zij opgemerkt dat katungka het in Buddhistisch Sanskrit niet ongewone khatungka [booswicht] is; ook Päli khatungka.

De tekst heeft verkeerdelijk wiyanarkka.

Ik ben niet zeker dat ik de bedoeling van den dichter hier goed begrepen heb.

<sup>\*</sup> De dichter bezigt gaarne zulke sterke uitdrukkingen.

moeden van Brandes, Parar. blz. 124, dat Bali in 1256 <sup>1</sup> Çāka nog niet onderworpen was, is, wegens 't bericht in ons gedicht, onhoudbaar.

De dichter zet zijn verhaal aldus voort:

Samangkana tikang <sup>2</sup> digantara padangabhaya marék i jong nareçwara | ikang sakahawat Pahang sakahawat Malayu pada manungkul adara | muwah sakahawat Gurun sakahawat Bakulapura mangaçrayomarék | ndatan lingén i Sunda len Madhura pan satanah i Yawa bhakti tansalah ||2||

D. i. «Zoo dan naderden (lieden van) de andere landen, veiligheid zoekende, tot de voeten van den Vorst; al de gijzelaars van Pahang, al de gijzelaars van Sumatra («Malayu») bogen zich eerbiedig; voorts al de gijzelaars van Gurun, al de gijzelaars van Bakulapura maakten, toevlucht zoekende, hun opwachting. Onnoodig te zeggen dat Sunda en Madura en 't geheele land Java hulde bewees zonder missen.»

Kahawat, dat ik gissenderwijs met «gijzelaar» vertaald heb, ontbreekt in de woordenboeken; vgl. echter de beteekenissen van Jav. hawat [«klamp, band»]. Gurun is het hedendaagsche Gorong. Waar Bakulapura te zoeken is, weet ik niet; misschien Bengkulen.

In de laatste strofe van Zang 42 vindt de dichter gelegenheid om Koning Krtanagara uitbundig te prijzen, in de volgende bewoordingen:

Tuhun nṛpati tan pramāda luput ing mada makin atiyatna ring naya | apan tĕtĕs i kewĕh ing bhuwanarākṣaṇa gawayĕn i kāla ning Kali | nimitta nira n-angrĕgĕp samaya len brata mapagĕha pakṣa Sogata | tumirwa sang atītarāja ring usāna magĕhakĕna wṛddhi ning jagat || 3 ||

D. i. «Waarlijk was de koning niet nalatig, vrij van zinbedwelming, hoe langer zoo meer zich uitermate beijverende in heerschersbeleid. Omdat de moeielijkheid om de wereld te beschermen (vooral) in het Kali-tijdperk duidelijk uitkomt, daarom hield hij zich ijverig aan de gedsdienstige verplichtingen en geloften om de Buddhistische belijdenis te bevestigen, en om de vorige koningen in 't verleden na te volgen ten einde de welvaart der wereld meer te bevestigen.»

In hoeverre deze loftuiting verdiend is, zal een punt van overweging uitmaken bij de behandeling van den volgenden Zang, welke in Çārdūlawikrīdita-maat is.

#### ZANG 43.

(Ibidem.)

Ling ning çāstra narendra Pāṇḍawa rika 3 Dwāpāra ngūni prabhu |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Door een drukfout stond hier: 1250. En verg. Zang 49, 4. (Noot van 1918).

De tekst heeft nikang, foutief.

<sup>\*</sup> Lees rikang.

gogendutri lawan Çakābda ¹ diwaça ny antuk nireng swahpada | ndah sāntuk nira tĕmbay ing Kali tĕka'ng ² rāt mūrkka hārohara | nghing sang hyang ṣaḍabhijñadhāraka ³ rumakṣa'ng loka dewa prabhu || 1 ||

D.i. «Naarluid der Çāstra's (leerboeken) heerschten voorheen in 't Dwāpara-tijdperk de Pāṇḍawa-vorsten; 3179 gevoegd bij 't Çāka-jaar (waarin men is) is het tijdperk van hun hemelvaart, en nadien begon 't Kali-tijdperk en werd de wereld verdwaasd en in beroering; alleen 't hoogere wezen dat de zes abhijñā's (transcendente kundigheden) bezat, beschermde de wereld als Majesteit en Vorst.»

Wat hier in de drie eerste regels gezegd wordt, komt overeen met de welbekende voorstelling in de Indische, en wel meer bepaaldelijk brahmanistische, geschriften. Het begin van 't Kali-yuga, het tijdperk waarin wij nog leven, wordt gesteld op 18 Februari 3102 vóór Christus. Aangezien de Çākajaartelling met 78 na Chr. begint, valt de aanvang van 't Kali-yuga 3179 vóór 't begin van de Çāka-aera.

In 't jaarcijfer gogendutri kan ga niet anders wezen dan een verkorting van aga, «berg»; de cijferwaarde der woorden go, in du en tri is bekend.

Aan de brahmanistische chronologie in de drie eerste regels knoopt de Buddhistische dichter de theorie vast, dat de Buddha in 't Kali-tijdperk de wereld beschermd heeft. In zekeren zin wordt den Buddha dus de rol toegedeeld van Wiṣṇu. Hoe Prapañca zich die bescherming voorstelt, blijkt niet. Aangezien volgens rechtzinnige Oudbuddhistische begrippen de Buddha na zijn Nirwāṇa niet meer bestaat, schijnt de uitdrukking van den dichter vreemd, doch men bedenke dat men met Mahāyānistische denkbeelden te doen heeft. In de Saddharma-Puṇḍarīka, één der voornaamste Mahāyānistische kanonieke boeken, worden op den Buddha toegepast de uitdrukkingen lokanātha, 'heer der wereld,' narendrarāja, 'koning der koningen,' mahi(voor mahīm)çāsamāna, 'deaarde regeerende.' Daar Prapañca een Mahāyānist was, is het mogelijk dat hij werkelijk aan een blijvende, al moge het een zuiver geestelijke, heerschappij van den Buddha geloofd heeft.

Dit vermoeden vindt eenigen steun in de bewoordingen van de nu volgende tweede strofe:

Nāhan hetu narendra bhakti ri pada Çrī-Çākyasinghāstiti | yatnānggēgwani pañcaçīla kṛtasangskārābhiṣekakrama | lumrā nāma Jinābhiṣeka nira sang Çrī-Jñānabajreçwara | tarkka-wyākaraṇādiçāstra ng-inaji Çrīnātha wijñānulus || 2 ||

<sup>1</sup> Tekst heeft foutief abdhi.

<sup>2</sup> Verkeerd in den tekst tnang.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tekst heeft verkeerdelijk pada voor şada.

D. i. «Dat was de reden waarom de Koning deemoedig de voeten van Çākyamuni vereerde, standvastiglijk. IJverig betrachte hij de Vijf Geboden, de gebruikelijke saṃskāra's (sacramenteele handelingen), wijdingsceremoniën. Na zijne wijding tot Jina werd zijn naam alom bekend als Çrī-Jñānabajreçwara. In de wijsbegeerte, spraakkunst en andere wetenschappen die de Vorst bestudeerde, was hij volkomen ervaren.»

De Vijf Geboden gelden voor alle leeken die belijdenis als Buddhist afleggen; de Tien Geboden zijn verplichtend voor hen die een monnikgelofte doen. Bijzonder vrome leeken nemen behalve de Vijf noodzakelijke Geboden, nog drie andere van de Daçaçīla's of Tien Geboden in acht.

Merkwaardig is de vermelding van 't feit dat Krtanagara zich heeft laten wijden tot Jina. Dit is de gewone term nu nog in Tibet, en was het ook op Java, voor wat in Nepal, en in navolging daarvan in Europeesche geschriften «Dhyāni-buddha» heet. Het is overbekend dat oorspronkelijk 't woord een veel ruimere beteekenis heeft en zoowel bij de Jaina's als bij de Buddhisten in zwang is. De Jina's zijn te beschouwen als geestelijke heerschers, ofschoon 't bestuur niet door henzelven wordt uitgeoefend, maar door hun zonen, de Bodhisattwa's, die dan ook als kumāra, «kroonprins», te boek staan. De Jina's zijn dus heerschers in ruste. Volgens welke theorie nu een zelf-regeerend Vorst zich tot Jina kan laten wijden, is niet recht duidelijk, want hij wordt dan toch een effectief geestelijk heerscher. Ook blijkt het niet in welke verhouding men zich den tot Jina gewijden Koning Krtanagara tot de 5 officieele Jina's of Dhyani-buddha's moet voorstellen, tenzij men aanneemt dat hij in levenden lijve een openbaring is van een Jina, want uit de laatste strofe van dezen Zang leeren wij dat hij na zijn dood werd voorgesteld als de Jina Wairocana. Wat nu den naam, welken Krtanagara na zijne geestelijke wijding aannam, betreft, is door de merkwaardige vondst der in 't Sanskrit gestelde wij-inscriptie, afkomstig van Tumpang, gebleken dat de Vorst zich inderdaad zoo betitelde. 1 De geringe afwijking in 't gedicht mag men gerust aan de behoefte van de versmaat wijten.

De dichter, onuitputtelijk in zijn lof, gaat aldus voort:

Ndan ri wrěddhi nireki mätra ruměgěp sarwwakriyādhyātmika | mukya'ng tantra Subhūti rakwa tiněngöt kempěn rasanye hati | pūjā yoga samādhi pinrih ira'n amrih sthitya ning rät kabeh | ästām tang gaṇasatra ² nitya madulur ddāneniwō ring ³ prajā || 3 ||

D. i. En ten overvloede van dit alles verdiepte hij zich in alle zaken van

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie Speyer, Veral. en Meded. Kon. Academie v. Wetensch. Afd. Lett. 4<sup>de</sup> Reeks, VI (1904), p. 138—144 en 253—262. In de inscriptie van Çāka 1278 (zie Bijdr. 7, IV, 1905, blz. 655; [en verg. noot 1 op p. 22 hierna]) heet hij Jāaneçwara Bajra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Conjectuur voor cakra van den tekst.

<sup>\*</sup> Tekst heeft geheel bedorven: madulu ddanneniwöh ing.

's menschen binnenste 1, vooral het zoogenoemde Subhūti-Tantra werd door hem doorgrond en de inhoud ervan in zijn hart opgenomen. Het welzijn der gansche wereld beoogende, legde hij zich toe op (godsdienstige) vereering, op yoga, op samādhi (aandachtig op één punt gevestigd gepeins). Onnoodig te spreken van de gasthuizen voor de geestelijken, altoos gepaard met giften aan het volk toegediend.»

Het geschrift Subhūti-Tantra is mij onbekend. In de lijst van Mahāyānistische werken in de Mahavyutpatti vermeld, komt het niet voor. Tan tra kan beteekenen een leerboek in 't algemeen, doch ook een tractaat met voorschriften omtrent de vereering van allerlei zonderlinge of vreeselijke goden en godinnen ter verkrijging van aardsche goederen en geneugten, waarbij het maken van magische kringen en 't uitspreken van tooverspreuken een voorname rol spelen. Vermits de bij Tumpang gevonden afgodsbeelden duidelijk hun Tantrisch karakter verraden, is het niet te betwijfelen dat het Tantrisme op Java in de 13de eeuw bloeide, en daaruit volgt verder dat het Subhüti-Tantra of Tantra van Subhüti een geschrift was, behoorende tot de bovenbedoelde klasse. Subhūti is de naam van een der leerlingen van Çākyamuni, die als spreker optreedt o. a. in 't Mahāyānistische hoofdwerk Prajña-Paramita, hoewel er geen sprake van kan wezen dat dit boek zou dagteekenen van Buddha's tijd. Evengoed kan het Tantra, om er gezag bij te zetten, aan Subhūti zijn toegeschreven, al is het ontwijfelbaar eerst veel eeuwen na de prediking van den Meester opgesteld. Een zijdelingsch bewijs dat Kṛtanagara een grootmeester was in het Tantrisme of Mantrayana, is de toevoeging van 't woord Bajra (Wajra) in zijn geestelijken titel. 2

De opsomming van Krtanagara's verdiensten en deugden wordt voortgezet in de 4de strofe:

Tan wwanten karengo kadi nrepati sakweh sangng atitaprabhu | pūrņņeng ṣadguṇa çāstrawit nipuna ring tatwopadeçāgama | dharmmeṣṭāpageh ing Jinabrata mahotsāheng prayogakriyā | nāhan hetu ni tus ni tus nira paḍaikacchatra dewaprabhu | 4 |

D. i. «Er is geen onder al de vorige heerschers zoo beroemd als (deze) Koning: volmaakt in de zesvoudige staatkunde tegen 't buitenland; ervaren in de wetenschappen; goed thuis in de gezaghebbende boeken der ware leer; zeer gerecht; standvastig in zijn Jina-gelofte; zeer flink in praktische handelingen. Daarom zijn zijne afstammelingen allen alleenheerschers, goddelijke Vorsten (of: Majesteiten, Vorsten).»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Men zou kunnen zeggen «psychologische studiën», ware «ziel» niet een begrip dat in 't Buddhisme geen plaats heeft.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. over den wajra, als wapen der Tantrische grootmeesters, Waddell, Lamaism (1896), pp. 25, 27.

Wanneer wij voorgaande hooggestemde lofrede op Koning Krtanagara vergelijken met hetgeen de Pararaton omtrent hetzelfde personage te lezen geeft, kunnen wij den twijfel niet onderdrukken of de dichter zich niet door zekere vooringenomenheid heeft laten verleiden een al te vleiend beeld te schetsen. Als wij de Pararaton gelooven mogen, was Krtanagara verslaafd aan den drank van palmwijn en legde hij groote zorgeloosheid aan den dag, toen de vijandelijke benden onder Jaya-katong reeds tegen Tumapël optrokken. Voorts weten wij uit Chineesche bronnen dat hij door zijne baldadige beleediging van den gezant des Keizers van China, dezen, den vermaarden Mongoolschen heerscher van China, Kublai Chan, bewoog een krijgstocht uit te rusten om den overmoedigen potentaat van Java te tuchtigen. Er is geen reden te gelooven dat de voorstelling, die de Pararaton van 's mans karakter en handelwijze geeft, verzonnen of lasterlijk is, en zeer stellig kan geen twijfel opkomen aan de juistheid der Chineesche berichten wat aangaat de beleediging, den gezant van Kublai Chān aangedaan. 1 Zooals wij boven gezien hebben, somt de dichter onder de deugden van Krtanagara ook deze op, dat hij zich ijverig aan de Vijf Geboden hield; doch één van die geboden verbiedt het drinken van bedwelmende dranken, zoodat ôf de dichter of 't geschiedwerk onwaarheid spreekt. In hooge mate verdacht is het, dat in 't gedicht, zooals wij straks zien zullen, geen woord gerept wordt van de wijze waarop Krtanagara aan zijn einde is gekomen. Die weinig roemrijke geschiedenis kan den dichter niet onbekend geweest zijn.

Het ligt voor de hand, het besluit te trekken dat de hofdichter, die ook elders blijk heeft gegeven dat hij angstvallig vermijdt te gewagen van minder eervolle handelingen der vorstelijke familie, ook hier zich zelven trouw is gebleven ten koste der historische waarheid. Daarbij komt nog, dat hij als Buddhist voor den Vorst, wiens ijver voor 't geloof onbetwistbaar vaststaat, is ingenomen en diens nagedachtenis daarom meent te moeten eeren door hem deugden toe te dichten die hij niet bezat. Intusschen bevat zijn bericht eenige elders bevestigde gegevens, die tot aanvulling strekken van hetgeen de Pararaton vermeldt.

In de nu volgende strofe staat het bericht van Krtanagara's overlijden en apotheose:

Ring Çākābdhijanāryyama <sup>2</sup> nrēpati mantuk ring Jinendrālaya | sangke wruh nira ring kriyāntara lawan sarwwopadeçādika <sup>3</sup> | sang mokteng Çiwabuddhaloka kalahan Çrī-Nātha ling ning sarāt | ringke sthāna nirān dhinarmma Çiwabuddhārccā halēpnyottama <sup>4</sup> || 5 ||

<sup>1</sup> Zie de Pararaton, 65 vgg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zoo leze men voor jakaryyama.

HS. ādhikā.

De tekst heeft foutief nottama.

D. i. «In 't Çāka-jaar 1214 keerde de Vorst terug naar 't verblijf van den Jinendra. Wegens zijn kennis van verschillende ceremoniën en alle leerstukken enz., heet het algemeen van wijlen den Koning dat hij is «de in Çiwabuddha's wereld zalig overledene». Op de plaats waar hij bijgezet werd, is een uitnemend schoon Çiwabuddha-beeld.»

Het sterfjaar van Kṛtanagara, zooals het hier opgegeven wordt, komt overeen met den datum vermeld in de bij Singhasāri aan 't licht gekomen inscriptie van Çāka 1273. ¹ Ook hierin heet het dat genoemde Koning begraven is 'in Çiwabuddha', ri Çiwabuddha. In de Pararaton wordt gezegd dat zijn koningsnaam Çiwabuddha was, doch reeds Brandes heeft terecht opgemerkt dat dit onaannemelijk is. De vergissing is licht te verklaren als een gevolg van de omstandigheid dat de heugenis aan Kṛtanagara bij 't algemeen', sarāt, levendig gehouden werd door zijn beeld als Çiwabuddha in zijn graftempel. Hoe dat beeld, hetwelk tegelijk Çiwa en Buddha moest voorstellen, er uitgezien heeft, daarover vernemen wij niets, en ik waag mij daaromtrent niet eens in gissingen. Zooveel echter mogen wij wel onderstellen, dat het gelaat de trekken, min of meer geïdealiseerd, van den overledene weêrgaf. In plaats van 'Çiwabuddhaloka' heeft de oorkonde van 1216 Çāka (Pararaton 78): Çiwabuddhālaya, 'verblijf(heiligdom) van Çiwabuddha.

Het is onnoodig op te merken dat de vorm mokta voor mukta, «zalig afgestorvene» (eigenlijk «verloste» uit den Samsāra) een Javanisme is. Ook de inscriptie van [Kjahi] Napii [= Singhasāri] heeft kamoktan voor kamuktan. De o voor u is zeker wel te wijten aan verwarring met mokṣa.

Niet enkel 't heiligdom Çiwabuddha was aan de nagedachtenis van Krtanagara gewijd, zooals wij leeren uit de laatste strofe van Zang 43, aldus luidende:

Lāwan ring [Sagala] <sup>2</sup> pratiṣṭa Jinawimbātyanta ring çobhita | tĕkwann Arddhanareçwarī mwang ika sang Çrī-Bajradewy āpupul | sang rowang nira wṛddhi ring bhuwana tunggal ring kriyā mwang brata | hyang Wairocana Locanā lwir iran-ekārccā prakāçeng prajā || 6 ||

D.i. «Enin [Sagala] is hij opgerichtals een uitermate fraai Jina-beeld. Daarenboven als Ardhanareçwari in vereeniging (of: koppeling) met H. Maj. Bajradewi, zijn gezellin in (de bevordering van) 't welzijn in de wereld, deelende

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Zie Bijdr. 7, IV (1905), blz. 655, waar men 1272 verbetere in 1273, en voor twik in regel 12 leze twěk, d. i. «tijdstip». — (Dit opstel van Prof. Kern over de inscriptie uit 1278 Çāka van Singhasāri (alias «van Kjahi Napii») werd op zijn verlangen niet herdrukt in Rubriek VI dezer Serie, omdat Dr. Brandes een betere vertaling gegeven had in de Singasari-Monographie, 1909, p. 88—89 (Toevoeging van 1918).

Deze naamwasin het oorspronkelijk artikel oningevuld gelaten, daarhet handschrift het metrisch onmogelijke Säkgala gaf. De juiste naam bleek later uit Zang 74 (Noot van 1918).

in de heilige handelingen en geloften: 't Hoogere Wezen (Jina) Wairocana en Locanā (diens vrouwelijke wederhelft) dragen hun gelijkenis in één beeld, dat in den lande vermaard is. >

De inhoud van deze strofe is een belangrijke bijdrage tot de oudheidkunde van Java. Jammer dat het tot nog toe niet gelukt is de twee hier vermelde graftempels met de daarbij behoorende beelden terug te vinden. Wat het laatstgenoemde beeld, de Ardhanareçwarī, betreft, voorstellende den Dhyāni-buddha Wairocana met zijne Çakti Locanā, dat moet een soortgelijk beeld wezen als de door Çiwaieten vereerde Ardhanārīçwara, voor de helft Çiwa, voor de andere helft vrouwelijk. Ook in Oudjav. werken komt Ardhanārīçwara en Ardhanareçwarī als beeld van Çiwa met gemalin voor. <sup>1</sup>

Welke plaats bedoeld is met Sagala (in de bedorven lezing van het handschrift Sākgala), vermag ik niet te raden. Er is een welbekende stad Çākala
in Noord-westelijk Indië, die ook in Buddhistische Pāli-geschriften meermalen voorkomt als Sākalā en Sāgala, o. a. als hoofdstad van den Griekschen
koning Milindra (Menandros) in den Milinda-Pañha. Het is zeer wel mogelijk
dat men ook op Java den naam van deze bij Buddhisten befaamde stad aan
een oord gegeven heeft. De zonderlinge fout Sākgala zou juist kunnen ontstaan zijn doordat de twee vormen Sākala en Sāgala naast elkaar in gebruik
waren. De verkorting van de letter der eerste lettergreep heeft in een Javaansch gedicht niets bevreemdends. Hoe het zij, tot nog toe is een oord van
dien naam op Java niet opgespoord.

Welke Jina aldaar met de trekken van Krtanagara prijkte, waag ik niet te beslissen. Daarentegen is het niet twijfelachtig dat met Jinen dra, d.i. «Heer der Jina's», in de voorgaande strofe bedoeld is Çākyamuni, want in den volgenden Zang, strofe 1, wordt gezegd dat Krtanagara «mulih ring Buddhabhawana». Volgens rechtzinnig Buddhistische begrippen kan er weliswaar geen sprake wezen van een «verblijf» of hemel van den Buddha na diens Nirwāṇa, maar de Javaansche Mahāyānisten waren verre van rechtzinnig.

#### ZANG 44.

### (Ibidem.)

Deze Zang is gedicht in de maat Suwadanā. De eerste strofe luidt als volgt: Tatkāla Çrī-narendrā <sup>2</sup> Kṛtanagara mulih ring Buddhabhawana | trāsa'ng rāt duhka hārohara kadi maluyā rehnyān Kaliyuga |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie v. d. Tuuk, KBWdb. I (1897), 106 en vgl. 542.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De oorspronkelijk korte lettergreep, gevolgd wordende door de caesuur, wordt als een lange aangemerkt. Dit is hier aangeduid door verlenging der klinkers.

wwanten samantaraja prakaçita Jayakatwang nama kuhaka | ngkaneng bhūmi Kadiryy apti sumiliha wiçeşamrih kirakira | 1 | 1

D.i. «Ten tijde toen Koning Kṛtanagara naar 't Buddha-verblijf terugkeerde, was de wereld door schrik bevangen, rampspoedig en in beroering, alsof de orde van zaken zooals die (gewoonlijk) in 't Kali-tijdperk heerscht, zou terugkeeren. Er was een befaamd naburig vorst, Jaya-katwang met name, een slecht mensch, in 't land Kadiri, begeerig om op zijne beurt de suprematie te erlangen, waarnaar hij trachtte met alle middelen van staatkunde.

De dichter drukt zich, misschien opzettelijk, eenigszins onduidelijk uit. Niet ten tijde van Kṛtanagara's dood, heerschte beroering in 't rijk; reeds vóór die gebeurtenis hadden de troepen van Jaya-katwang gezegevierd. Eenigszins vreemd, op den eersten blik, is de opmerking dat het was alsof de toestanden van 't Kali-tijdperk schenen terug te keeren. Immers, men leefde nu eenmaal in dat tijdperk. Doch Prapañca zal een fijn compliment aan den volgens hem onovertroffen wijzen en goeden heerscher, Kṛtanagara zaliger nagedachtenis, hebben willen wijden, met te kennen te geven dat de menschen, onder diens regeering, ofschoon levende in 't Kali-tijdperk, zoo gelukkig waren alsof men in de Gouden Eeuw verkeerde.

Zoowel uit de Pararaton als uit ons gedicht weten wij dat Kadiri indertijd ten onder was gebracht door Rājasa (Ken Angrok) en vereenigd met Tumapěl (Janggala). Noch in Zang 40, noch in 't geschiedboek wordt de juiste verhouding waarin Kadiri tot Tumapěl kwam te staan, aangegeven, doch uit de tweede strofe, zooals wij straks zien zullen, moet men zich die verhouding zóó voorstellen, dat Kadiri een vasalstaat werd, die de souvereiniteit van Tumapěl erkende. Over de geschiedenis van Kadiri sedert de onderwerping aan Rājasa tot den tijd van Jaya-katwang zwijgt de kroniek, doch gelukkig verspreidt het gedicht daarover eenig licht in de strofe die nu volgt:

Ngūnī lunghā nira Çrī-Kṛtajaya rikanang Çākābdhimanusa | ajñā Çrī-Parwwatādhindrasuta Jayasabha 1 ng-anggantyana siwin | ring Çākāṣṭaikanā Çāstrajaya muwah umunggw ing bhūmi Kaḍiri | ring Çāka trīni san Çangkara haji Jayakatwang nātha wēkasan || 2 ||

D. i. «Indertijd toen Kṛtajaya weggevloden was in 't Çāka-jaar 1144, beval de zoon van den Opperheer der bergen (d. i. Çiwa's zoon Rājasa) dat Jayasabha hem (nl. Kṛtajaya) in de regeering zou opvolgen. In 't Çāka-jaar acht, één, één ² zat wederom (? of voorts?) Çāstrajaya in Kaḍiri; in Çāka 1193 eindelijk werd Jaya-katwang heerscher.»

De lettergreep als lang beschouwd wegens de volgende caesuur, hoewel dit hier niet door verlenging des klinkers is aangeduid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Voor «tachtig, één, één», dus 1180. De dichter heeft de vrijheid genomen de nul, als van zelf sprekend noodig, te verzwijgen, zoodat hij acht voor tachtig zegt.

Gelijk men ziet, bevat deze strofe een belangrijke aanvulling van hetgeen in de Pararaton is overgeleverd. Uit onze beide bronnen weten wij dat de overwonnen Vorst van Kadiri, Kṛtajaya, al. Dangdang Gĕṇdis, na zijn nederlaag zich door de vlucht redde en in 't verborgen voortleefde; hij werd, volgens een legende, in 't geschiedwerk medegedeeld, met zijne drie gemalinnen onzichtbaar. Verder zwijgt de Pararaton over de geschiedenis van Kadiri tot aan 't optreden van Jaya-katong, dat daar volkomen onverklaarbaar is, doch door hetgeen Prapañca vermeldt, eenigermate begrijpelijk wordt. Aan de juistheid van de voorstelling die men in bovenstaande strofe aantreft, althans in hoofdzaak, is er geen reden om te twijfelen. Het is alleszins begrijpelijk dat Rājasa zich tevreden stelde met als soeverein erkend te worden en Jayasabha, vermoedelijk een verwant van den voortvluchtigen koning, als heerscher over Kadiri aanstelde, natuurlijk als zijn vasal. Dit is geheel in overeenstemming met de gedragslijn welke de Indische wetboeken voorschrijven.

Eenige moeielijkheid baart de verklaring van den volgenden regel der strofe. Muwah beteekent gewoonlijk «wederom», maar kan ook opgevat worden als «voorts». De keuze tusschen beide hangt af van de vraag of Çāstrajaya als synoniem van Krtajaya te beschouwen is. Zoo ja, dan zou de geëclipseerde vorst na 36 jaren zich schuil te hebben gehouden, de kans schoon gezien hebben - stellig niet met goedvinden van Tumapel - als heerscher op te treden. Voorts zou hij dan nog 13 jaar geleefd hebben, om in 1193 door Jaya-katwang opgevolgd te worden. Dit is toch niet waarschijnlijk, en daarom houd ik Çāstrajaya, den opvolger van Jayasabha, voor een anderen persoon dan Krtajaya. Hoe het zij, in 11931 kwam Jaya-katwang aan de regeering. Aanvankelijk - zoo mogen wij ons, denk ik, den gang van zaken voorstellen -, heerschte hij als vasal van Krtanagara, maar door eerzucht gedreven en ziende dat een groot deel der krijgsmacht van Krtanagara door den tocht tegen Sumatra afwezig was, trachtte hij den luister van Kadiri te herstellen en in plaats van vasal op zijn beurt soeverein te worden.

Het blijkt niet uit de ons ten dienste staande gegevens, om welken tijd Jaya-katwang aan zijn eerzuchtige plannen een begin van uitvoering heeft gegeven. Daar hij in 1193 Çāka aan 't bewind kwam en zijn doel eerst bereikte bij den dood van Kṛtanagara in 1214 (= 1292 A. D.), moet men aannemen dat hij eerst na lange voorbereiding als aanvaller optrad. Te oordeelen naar 't relaas in de Pararaton heeft de oorlog, waarin Jaya-katwang ten slotte zegevierde, niet lang geduurd, zoodat wij 't begin ervan omstreeks

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> San kan hier geen andere waarde hebben dan die van 9; misschien een verkorting van san ga. Aan san = pissn valt hier niet te denken. Afwijkend heeft de Pararaton, 24: 1198.

1212 of iets later kunnen stellen. In allen geval zijn de berekeningen van Brandes, op onvoldoende gegevens berustende 1, niet juist.

Het verdient opmerking dat zoowel in de Pararaton als in ons gedicht de titel haji zoo vaak aan den naam van Jaya-katwang voorafgaat. Haji, Bisayasch hadi, Tagalog hari, Bikol hade, Pampanga ari is, gelijk men weet, een woord voor koning, maar schijnt vooral de titel te wezen van een afhankelijken Vorst; vgl. het gebruik van Sang aji (Sengaji) in 't Maleisch.

In de 3de strofe gaat Prapañca aldus voort:

Sakweh ning nātha bhaktī wēka ni wēka Bhaṭārādrīndratanaya | āstām ri Çrī-narendra ³ Kṛtanagara tēkeng nūṣāntara manūt | mangke pwe līna sang bhūpati haji Jayakatwang mūrkka wipatha | kewĕh ning rāt rinakṣeng Kali niyata hayunyā ⁴ tan dadi lanā || 3 ||

D. i. «Alle vorsten waren onderdanig aan den kleinzoon van den telg des Bergvorsten (d. i. Rājasa), en ook aan Koning Krtanagara was men gehoorzaam tot over de andere eilanden. Weldra nu, na 't henengaan des Vorsten, liep het met den overmoedigen Haji Jaya-katwang verkeerd af: bij de moeielijkheid om in 't Kali-tijdperk de wereld te beschermen, is het gewis dat het aardsch geluk niet bestendig kan blijven.»

De Zang besluit met het beknopt verhaal van den val van Jaya-katwang, die niet bestand was tegen de vereenigde troepen van Raden Wijaya en den Keizer van China.

Pangdānī wruh nireng çāstra pangawaça ni kotsāhan haji dangū | mogha wwantën wěka Çrī-nṛpati malahakën çatrw āmahayu rāt | ndan mantw anggĕh nira dyah Wijaya panĕlah ing rāt māstawa sira | ārddha mwang wwang 5 Tatar mamrĕpi haji Jayakatwang bhraṣṭa sahana | 4 |

D. i. «Ten gevolge van zijne kunde in de Çāstra's vermocht hij een wijl heerschersmacht uit te oefenen, doch een zoon van (wijlen) Z. Maj. den Vorst was er, die de vijanden ten onder bracht en den welstand van 't rijk herstelde, namelijk diens (Kṛtanagara's) schoonzoon, Prins Wijaya met name, in den lande met lof bekend. In vereeniging met de Tataren leverde hij slag aan Haji Jaya-katwang, welke geheel en al ten val kwam.»

De in deze strofe vermelde hoofdfeiten zijn ook van elders bekend. Jayakatwang <sup>6</sup> heeft slechts korten tijd, ongeveer twee jaren, de vruchten ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aant. op de Pararaton (1896), 66 vgg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Maleisch sang-aji zal wel aan 't Jav. ontleend zijn.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Als lang gerekend vóór de caesuur.

<sup>\*</sup> Tekst nya tegen de maat.

De tekst heeft twang.

<sup>6</sup> Ouderwetsche spelling voor Jayakatong.

noten van zijne overwinning op Krtanagara en de daarmeê gepaard gaande onderwerping van Tumapël aan zijn gezag. Het trof voor hem ongelukkig dat kort nadat hij Tumapël onderworpen had, de door Kublai Chan uitgezonden expeditie op Java aankwam om den hoon, door Krtanagara den gezant des Keizers aangedaan, te wreken. Weliswaar was Jaya-katwang aan die euveldaad volkomen onschuldig, maar het schijnt dat de aanvoerders der expeditie hem toch als vijand beschouwden en behandelden, omdat hij de opvolger was van Krtanagara, of wel hij heeft de komst der overzeesche scharen als een daad van vijandschap beschouwd, die hij als Javaansch heerscher niet kon dulden. Ook is het mogelijk, ja waarschijnlijk, dat Raden Wijaya, die met sluwe middelen den aanvoerders der Keizerlijke troepen allerlei voorspiegelde om met hen een bondgenootschap aan te gaan, hen omtrent den staat van zaken en de gezindheid van Jaya-katwang op een dwaalspoor geleid heeft. Niettegenstaande de betrekkelijk uitvoerige berichten in de Chineesche bronnen en de Pararaton 1, blijft de ware toedracht der zaak duister. Zooveel staat vast, dat Jaya-katwang meester werd van Tumapël in 1214 Çāka, en 't onderspit dolf tegen de vereenigde macht zijner binnen- en buitenlandsche vijanden in 1216.

Ārddha kan hier, zoover ik zien kan, niets anders wezen dan een verbastering van of schrijffout voor sărddha, d.i. Sanskrit sărdham.

In de Javaansche bronnen worden de troepen van Kublai Chān steeds Tataren genoemd; zeer verklaarbaar omdat een groot deel der krijgers van Dzjingis Chān en diens opvolgers, behalve uit Mongolen ook uit Tataren bestond.

# ZANG 45.

# (Ibidem.)

Deze Zang is gedicht in een versmaat van de klasse Krti; de naam der bijzondere soort onbekend. De eerste strofe is van den volgenden inhoud:

> Ri pějah nṛpa Jayakatwang awa tikang jagat alilang | masarūparawi Çakābda rika Narāryya sira ratu | siniwīng pura ri Majhāpahit anurāga jaya-ripu | tinělah nṛpa Kṛtarājasa Jayawarddhana nṛpati || 1 ||

D. i. Bij den dood van Jaya-katwang werd de wereld weder helder en klaar. In 't Çāka-jaar 1216, toen werd Narārya koning, en heerschte in de hofstad Majapahit, bemind (bij zijne onderdanen) en zegevierend over zijne vijanden. Als vorst werd hij geheeten Koning Kṛtarājasa Jayawardhana.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie vooral aldaar Aanteekening op Hoofdstuk VL

De gegevens in deze strofe komen geheel overeen met wat men aantreft in de oorkonde van Kṛtarājasa in 1216 Çāka, op den 5den der donkere helft van de maand Bhādrapada, welke oorkonde in tekst en vertaling door Brandes is medegedeeld in zijne uitgave van de Pararaton, blz. 78 vgg. Uit die oorkonde zien wij dat Raden Wijaya, toen hij nog geen koning was, zich noemde Narārya Sanggrāmawijaya, en dat zijn koningstitel was Kṛtarājasa Jayawardhana. Verder blijkt uit dat officieele document, dat hij de zoon (of: afstammeling) was van Narasingha-nagaradharmawiçeşa; en de kleinzoon van Narasinghamūrti, korter genaamd Narasingha, dien wij als mederegent van Wisņuwardhana in Zang 41 hebben leeren kennen. Derhalve is de opgave in de Pararaton, p. 18, dat hij de zoon was van Mahişa Campaka (alias Narasingha) een vergissing; hetgeen trouwens van zelf spreekt, want indien hij een zoon van Narasingha geweest ware, zou hij in 1216 geen jonge man meer geweest zijn.

Opmerking verdient dat masa, voor māsa¹, hier gebezigd is in den zin van Jaargetijde, gelijk in 't Nieuwjavaansch. Het aantal jaargetijden (rtu) in 't Skr. is zes; ook thans nog heeft bij de Javanen māngsa, masa de cijferwaarde van zes.

De spelling Majhapahit (hier metri causa Majhāpahit) is ook elders de gebruikelijke.

Jaya-ripu is een Javaansche omzetting van Skr. ripungjaya. In de tweede strofe vervolgt de dichter zijn verhaal aldus:

Satĕwēk nṛpa Kṛtarājasa Jayawarddhana siniwi | sa-Yawakṣiti maluy ātutur atisādara n-umarĕk | paḍa harṣaja n-umulat ri payugalan nṛpati catur | duhitā nṛpa Kṛtanāgara paḍa tulya surawadhū || 2 ||

D. i. Al den tijd dat Koning Kṛtarājasa Jayawardhana heerschte, was 't gansche land Java gehoorzaam en maakte met zeer grooten eerbied zijn opwachting. Allen verheugden zich evenzeer in den aanblik der vier gemalinnen des Konings, dochters van Koning Kṛtanagara, die even schoon waren als godenvrouwen.»

Hier openbaart zich eenig verschil met het bericht van 't geschiedboek, waarin van slechts twee dochters van Krtanagara gesproken wordt, die door Raden Wijaya gehuwd werden, en wel eerst nadat hij de Tataren gepaaid had met belofte ze den Keizer van China aan te bieden. Daaruit mag men opmaken dat hij ze huwde kort vóór of na zijne troonsbestijging. Het wordt in de Pararaton gezegd dat hij slechts twee der dochters tot vrouw nam. Als derde vrouw (bini haji) noemt de Pararaton, p. 24 (vert. p. 76) de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De tekst heeft mäsa, doch tegen de maat.

Maleische prinses Dara Pëţak, welke door de Javaansche, van Sumatra terugkeerende troepen was medegevoerd.

In den volgenden Zang weidt de dichter uit over de gemalinnen des Konings, die met name genoemd en gekarakteriseerd worden, doch in zulke dubbelzinnige uitdrukkingen en tevens in zoo'n slechten stijl, dat men naar 's mans bedoeling raden moet. Niettemin zal ik beproeven er naar mijn beste vermogen een vertaling van te leveren.

### ZANG 46.

(Ibidem.)

In Çardulawikrīdita-maat:

Ndan sang Çrī-Parameçwarī Tribhuwanānāmāgrajānindita | tansah dyah duhitā prakāçita Mahādewy ānulus ring hajöng | Prajñāpāramitākya sang maka-Jayendrādewy ānindyeng raras | dyah Gāyatry anurāga wungsu pinakādi'n-rājapatnīng puri || 1 ||

D. i. En wel Hare Hoogheid Parameçwarī (Oppervorstin) Tribuwanā genaamd, de oudste, de onberispelijke; onmiddellijk op haar volgende Vrouwe Prinses bekend als Mahādewī, volmaakt van schoonheid; Prajñāpāramitā, die onberispelijk in aanminnigheid als Jayendradewī fungeerde; Vrouwe Gāyatrī, de beminde, de jongste, nam de eerste plaats in als koningsvrouw in de Kraton.

De onzekerheid der vertaling vloeit voort uit de dubbelzinnigheid van eenige benamingen. Mahādewī is eigenlijk geen eigennaam, maar een titel. Toch zie ik niet dat daarmee hier iets anders dan een eigennaam kan bedoeld zijn. Wel is Mahādewi een benaming voor de godinnen Pārwatī en Lakṣmī, doch niet als eigennaam. Een aannemelijke verklaring van den titel Jayendradewī, of zooals er eigenlijk staat: Jayendrā dewī, vermag ik niet te geven. Prajñāpāramitā, oorspronkelijk de verpersoonlijkte Hoogste Wijsheid (alias Māyā, de Natuur) is hier ondubbelzinnig een eigennaam. Uit den vierden regel moet men opmaken dat Gāyatrī, hoewel de jongste der zusters, de favorite des Konings was. Dat zij de meest begunstigde was, ligt ook opgesloten in anurāga.

Uit Zang 48 blijkt dat Kṛtarājasa bij twee zijner gemalinnen dochters naliet, van wie de oudste de later zoo beroemd geworden Regentes, Hare Hoogheid van Jīwana (Kahuripan) was, en de jongste, Hare Hoogheid van Daha. De namen hunner moeders worden in bedoelden Zang niet genoemd; zij worden alleen aangeduid als prawararājapatny anupama, de allervoortreffelijkste, onvergelijkelijke gemalinnen des konings.

In de Pararaton, p. 24 (vert. p. 105), wordt gezegd dat de oudste der twee met Raden Wijaya gehuwde Prinsessen resideerde te Kahuripan, de jongste te Daha. Dit nu houd ik voor een vergissing, ontstaan door verwarring van de moeders met de dochters, en daarom acht ik 't bericht in 't gedicht in dit opzicht alleen juist. Alles wel overwogen, schijnt mij de voorstelling in den Nägarakṛtāgama ten aanzien van Wijaya's gemalinnen meer te vertrouwen dan die in de Pararaton, ook omdat ze veel vollediger is.

Eenige moeielijkheid baart in den laatsten regel de tweede strofe: Ndan rakweki n-atëmw amingtiga sirān wwang sānak ārddhāparö

Ndan rakweki n-atëmw amingtiga sirān wwang sānak-ārddhāparö |
āpan rakwa Bhaṭāra Wiṣṇu mamisan parṇṇah nirān tan madoh |
lāwan Çrī-Narasinghamūrtty awĕka ri dyah Lēmbu Tal suçrama |
sang wireng laga sang dhinarmma ri Mirĕng Boddhapratiṣṭāpagĕh || 2 ||

D. i. De onderhavige met elkander getrouwden nu bestonden malkaar in den derden graad, waren dus vrij na verwant, want Bhaṭāra Wiṣṇu (-wardhana) was verwant in den eersten graad, in een niet verre familiebetrekking, met Z. Hoogh. Narasinghamūrti, die tot dochter had de wakkere Lēmbu Tal; de manmoedige in den oorlog, die bijgezet is te Mirĕng en vereeuwigd door de oprichting van een Buddhistisch beeld.

Wat hier gezegd wordt, is grootendeels duidelijk genoeg en onbetwistbaar juist. Immers, de Prinsessen waren de kleindochters van Wiṣṇuwardhana, en Raden Wijaya was de kleinzoon van Narasinghamūrti; zij waren dus verwanten in den derden graad, terwijl de laatstgenoemde en Wiṣṇuwardhana elkanders volle neven waren, mamisan.

Voorts hebben wij aan Prapañca de wetenschap te danken, dat Narasinghamürti de vader was van Lembu Tal. Deze dame nu — zoo vernemen wij uit den eersten regel van den volgenden Zang —, was de moeder van Raden Wijaya, want wij lezen daar: Dyah Lembu Tal sira maputra ri sang narendra, «Vrouwe Lembu Tal had tot zoon den Koning (nl. Kṛtarājasa)». Nu gaat er een licht op over een voor ons, doch niet voor de tijdgenooten dubbelzinnige uitdrukking in de meer vermelde oorkonde van 1216 Çāka, waarin Kṛtarājasa zich noemt: «Narasinghamūrtisutātmaja». De samenstelling sutātmaja kan evengoed opgelost worden in su tā + ātmaja, d. i. dochters-zoon, als in suta + ātmaja, zoons-zoon. Dank zij dat bericht in 't gedicht, weten wij nu dat het eerste bedoeld is. <sup>1</sup>

De laatste regel der strofe is even dubbelzinnig in 't Hollandsch, als in 't

<sup>1</sup> Dat de vertaling «zoon van den uit Narasingha's evenbeeld geborene», door Brandes (Parar. 80) gegeven, hiermede vervalt, behoeft niet uitdrukkelijk gezegd te worden. — (Over het feit, dat Vorst Krtanagara — Çiwabuddha soms als titel óók Narasinghamürti, «verschijningsvorm van Wisnu», voerde, zie Prof. Kern's posthume aanteekening in Bijdragen Kon. Inst. 78, 1917, p. 500. Toevoeging van 1918).

oorspronkelijke. Waarop toch slaat het betrekkelijke «die»? Op den vader of op de dochter? Wegens 't epitheton «manmoedig in den oorlog» zou men geneigd wezen te denken aan een man, maar in den volgenden Zang wordt een vrouw gekarakteriseerd als wira widagdha wijña, «manmoedig, bij de hand en wijs». Verder blijkt uit Zang 41, st. 4, dat Narasinghamūrti na zijn dood bijgezet was op twee plaatsen, Wengker en Kumitir, dus niet te Mireng. Er is dus hier geen sprake van hem, zoodat alleen overblijft zijne dochter. Zij was het, die te Mireng begraven en door een Buddhistisch beeld met haar trekken vertegenwoordigd was voor 't nageslacht. «Buddhistisch» behoeft niet noodzakelijk een «Buddha-beeld» te beteekenen; ook een godin uit het Buddhistisch Pantheon kan daarmeê bedoeld zijn.

#### ZANG 47.

(Ibidem.)

Deze Zang, in Wasantatilakā-maat, begint aldus:

Dyah Lëmbu Tal sira maputra ri sang narendra | nā don nirān resep amingtiga len suputrī | nā lwir pawor ni pakuren haji saikacitta | sājñā nirājña kinabehan aweh sukeng rāt || 1 ||

D.i. «Vrouwe Lembu Tal had tot zoon den Koning. Gelijk deze zich gedroeg (d.i. in zijn gedrag toonde) in 't besef (dat hij besefte) dat hij met de Prinsessen (zijne gemalinnen) in den derden graad verwant was, zoo waren zij in haar gemeenschappelijk echtgenootschap van den Vorst, (steeds) één van zin: al wat hij beval, was een bevel van allen gelijkelijk, bevorderende het geluk van 't geheele volk.» <sup>1</sup>

Ring Çāka sapta-jana-sūryya narendra warṇṇan | mastwākēn ātmaja nirān siniwīng Kaḍintēn | Çrīndreçwarību nira wīra widagdha wijña | rājābhiṣeka Jayanāgara tanbanoli || 2 ||

D. i. «In het Çāka-jaar 1217 moet van (den) Koning verhaald worden dat Hare Hoogheid Indreçwarī, zijne heldhaftige, beleidvolle, verstandige moeder, zijnen zoon bevestigde als heerscher in Kadiri, met den koningstitel Jayanāgara, niet anders.»

Niet alleen de onbeholpenheid van den stijl, maar ook de dubbelzinnigheid van sommige uitdrukkingen bemoeielijkt de verklaring van deze verzen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hierachter is een alinea weggelaten waarbij Prof. Kern uitging van de meening, dat in strofe 3 als sterf jaar van den Koning 1216 Ç\u00e4ka opgegeven wordt. Naar uit de aanteekening bij die strofe zal blijken, is hij later van die meening teruggekomen. (Noot van 1918).

Zang 47 32

Nira, «van hem», kan slaan op den (bovenvermelden) Koning, maar in ibu nira, «zijne moeder», kan het ook terugwijzen op den zoon. Daarenboven kan nira ook «van haar» beteekenen. Om de zaak nog ingewikkelder te maken, spreekt de dichter hier van eene Indreçwarī, die elders niet genoemd is. Is het eenvoudig een titel van Lembu Tal? Men zou geneigd wezen dit aan te nemen, omdat zij gekaraktiriseerd wordt in bewoordingen die overeenkomen met hetgeen van Lembu Tal gezegd wordt in de slotstrofe van Zang 46. Is daarentegen Indreçwarī de moeder van Jayanāgara, niet de grootmoeder, dan is het vreemd dat de dichter haar niet onder de gemalinnen van Raden Wijaya genoemd heeft, over wier eensgezindheid hij zoo even uitweidde, tenzij Indreçwarī slechts een variant is van Jayendradewī.

Uit een zinsnede in de meermalen reeds aangehaalde oorkonde van 1216 <sup>1</sup> blijkt, dat Kṛtarājasa spreekt van Çrī-Jayanagara. Daaruit mag men toch wel opmaken dat bedoeld is het zoontje, dat hij met den koningstitel vermeldt, daardoor te kennen gevende, dat hij dit kind tot zijn opvolger bestemde. Aan zijn wil werd uitvoering gegeven door een vrouw. <sup>2</sup> Wie was die vrouw? De Koninginne-Moeder, Lĕmbu Tal, die echterniet «Indreçwarī» genaamd wordt; of was het de moeder van Jayanagara, volgens de Pararaton eene Maleische prinses, Dara Pĕṭak, dus niet te vereenzelvigen met Jayendradewi? Ik waag het niet, te beslissen.

Wat betreft de bijzonderheid dat Jayanagara heerscher werd in Kadiri, dit meen ik zóó te moeten verklaren, dat gezegde vorst ten tijde van zijn minderjarigheid als Infant beschouwd werd en als zoodanig in naam heerscher werd van een deel des rijks; iets dergelijks als bijv. de troonopvolger in Engeland, Prins van Wales; in België, Hertog van Brabant heet. Jayanagara werd dus Prins van Kadiri. <sup>2</sup>

Tan hanoli, «niets anders», is een stoplap. In de derde strofe lezen wij 't volgende:

> Ring Çāka mā-try-aruņa līna nirang narendra | drāk pinratiṣta Jinawimba sireng purī jro | Antahpura ywa panĕlah nikanang sudharmma | Çaiwapratiṣṭa sira teki muwah ri Simping || 3 ||

D. i. «In 't Çāka-jaar 1231 3 overleed de Vorst. Weldra werd een beeld

<sup>3</sup> Door het schrappen van een regel op deze beide plaatsen omtrent L\u00e4mbu Tal, werd tevens een verbetering verkregen, die aansluit bij het weglaten van een deel van Prof. Kern's bespreking bij het slot van Zang 2 hierv\u00f3\u00f3\u00e4n 1918).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie Brandes, Pararaton, blz. 111.

Oorspronkelijk stond hier 1216, waarbij matry aruna verklaard werd uit matr (16) en aruna (12). In Tijdschr. Bat. Gen. LIVI (1914) p. 147 deed Poerbatjaraka een andere oplossing aan de hand, en wel ma (1) + tri (3) + aruna, dus 1231. Prof. Kern heeft zich in Bijdr. 70 (1915) p. 221 met deze «vernuftige, juiste verklaring» vereenigd. (Noot van 1918).

als Jina van hem opgericht in 't binnenste van den koningsburg; Antahpura' dan is de naam van die grafkapel. Voorts werd een Çiwaietisch beeld van hem opgericht te Simping.»

In de Pararaton [blz. 25, vgl. blz. 105] wordt eveneens vermeld dat Kṛtarājasa bijgezet werd «in de Anta(h)pura», d.i. de Dalĕm. De graftempel te Simping wordt in de Pararaton niet vermeld.

Jina kan evengoed «de Buddha» als een of ander der Dhyāni-Buddha's beteeken. Met «Çiwaietisch» zal een of andere vorm van Çiwa bedoeld zijn.

#### ZANG 48.

### (Ibidem.)

\*Deze Zang, in Madraka-maat, begint aldus:

Ndah kawèkas narendra Jayanāgara prabhu ri Tiktawilwa nagarī | mwang nṛputrikāntěn ira mebu sang prawararājapatny anupama | sang rwa paḍottameng hayu bangun rwa ning Rati'n'anorakën surawadhū | nātha ri Jīwanāgraja nira nṛpe Daha sira pamungsu siniwi || 1 ||

D. i. \*Hij liet dan (bij zijn sterven) na Jayanagara als Heer in Tiktawilwa (Majapahit), en de prinsessen diens jongere zusters, die tot moeder hadden de onvergelijkelijke, voornaamste gemalin des (overleden) konings; beide, gelijkelijk uitmuntende in schoonheid, leken een paar Rati's a, de Hemelnimfen overtreffende. De oudste was heerscheres in Jiwana (al. Kahuripan); de jongste heerschte als vorstin in Daha.

De twee prinsessen van wie hier sprake is, zijn degene die in de Pararaton, blz. 27, betiteld zijn als Bhreng Kahuripan (d. i. Hare Doorluchtigheid te Kahuripan) en Bhreng Daha. De eerste, die later gedurende de minderjarigheid van haar zoon Hayam Wuruk de teugels van 't bewind voerde, heet in Zang 2 Tribhuwanawijayottungga-dewī ; in de oorkonde, door Brandes medegedeeld in de Pararaton, blz. 121, luidt de titel: Tribhuwanottungga-dewī Jayawiṣṇuwardhanī. Hare Doorluchtigheid te Daha heet in Zang 4 als vorstin Haji Rājadewī Mahārājasā; in bedoelde oorkonde is haar naam Wiyat, doch hoe zij als vorstin betiteld wordt, is wegens een lacune in 't stuk niet meer te lezen, behalve de laatste lettergreep wi, zeker wel de laatste lettergreep van dewī. 4

De tekst heeft Antah puräy wa, waarmede ik niets weet aan te vangen. Ik vermoed dat het een schrijffout is voor Antah puray wa, waartegen geen metrisch bezwaar bestaat, daar de korte klinker vóór y wa prosodisch lang is. Mijn vertaling berust op de lezing y wa.

<sup>2</sup> Rati is de gemalin van Kāma, den Minnegod.

De tekst heeft foutief: Jiwayoo.

<sup>\*</sup> Vergelijk de bespreking van Zang 4 hiervoor. (Noot van 1918).

Uit de bewoordingen van den dichter kan men opmaken, dat de Prinsessen van een andere moeder waren dan Jayanagara. Terecht heeft Brandes ze dan ook ' halve zusters' genoemd, ofschoon de oorspronkelijke tekst eenvoudig sanak' heeft. In 't gedicht heeten ze bepaaldelijk jongere zusters'.

Het is moeielijk met zekerheid te zeggen, wie van Wijaya's gemalinnen de moeder van genoemde prinsessen was. Vermoedelijk is het de in Zang 46, 1, eerst genoemde; want de daar gebezigde uitdrukking Parameçwarī en in Zang 48 prawararājapatnī komen feitelijk op hetzelfde neer. Daarenboven vormt haar vorstinnentitel Tribhuwana ook een bestanddeel in den titel van Hare Doorluchtigheid te Kahuripan.

In de tweede strofe wordt het volgende verhaald:

Ring Çakakāla mukti-guņa-pakṣa-rūpa Madhumāsa ta pwa caritan |
Çrī-Jayanāgara prabhu n'umangkat anghilangakēn musuh ri Lamajang |
bhraṣṭa Pu Nambi ³ sāk sakulagotra ri Pajarakan kuṭanya kapugut |
wrinwrin arēs tikang jagat i kaprawīran ira sang narendra siniwi || 2 ||

D. i. «In 't Çāka-jaar 1238, in de maand Madhu (de Lentemaand) zij vermeld, dat Z. Maj. de koning Jayanagara, de Vorst, optrok met het doel de vijanden te Lamajang te verdelgen. Pu Nambi kwam ten val met zijn familie en verdere verwanten, te Pajarakan werd zijne veste afgebroken. De wereld was ontsteld en vervaard door de heldhaftigheid van den regeerenden vorst.»

De tocht van Jayanagara tegen Lamajang en de tuchtiging van Nambi worden ook in de Pararaton \* verhaald. In 't jaartal van die gebeurtenis heb ik gissenderwijs aan mukti de cijferwaarde van 8 toegekend, alleen steunende op de Pararaton t.a.p. Ik vermoed dat men mukti, \*verlossing, genomen heeft als synoniem van wimoksa, \*bevrijding. Nu bedraagt het aantal wimoksa's bij de Buddhisten acht.

Wat de dichter van Jayanagara, wiens heldhaftigheid hij zoo verheft, weet te vertellen, is uiterst mager, vergeleken met hetgeen de Pararaton te lezen geeft. In de nu volgende strofe wordt 's konings dood beschreven.

Ring Çakakāla windu-çara-sūryya sang nṛpati mantuk ing Haripada | çīghra sirān dhinarmma ri dalēm purārcca nira Wiṣṇuwimba parama | len ri Çilā Pēṭak mwang i Bubāt paḍāpratima Wiṣṇumūrtty anupama | ring Suka-līla tang Sugatawimba çobhita n'Amoghasiddhi sakala | 3 |

D. i. «In 't Çāka-jaar 1250 keerde de Vorst terug naar Wiṣṇu's hemel;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie de Pararaton (1896); blz. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hierachter is een zin weggelaten, welke vervallen moest in verband met Prof. Kern's gewijzigde opvatting van Zang 47, 3; zie aldaar. (Nootvan 1918).

De tekst heeft verkeerdelijk Namti.

<sup>4</sup> Blz. 25-26 (vert. 107-108).

kort daaropwerd hij bijgezet in de Dalem van den hofburg; zijn beeld (daar) is een allervoortreffelijkst Wiṣṇu-beeld. Ook te Çilā Pēṭak en te Bubat heeft hij onvergelijkelijke beelden naar zijn gelijkenis in de gedaante van Wiṣṇu. Te Suka-līla is zijn fraai Buddha-beeld als Amoghasiddhi in levenden lijve.

De datum van Jayanagara's overlijden, hier opgegeven, komt overeen met het jaartal in de Pararaton. Daarentegen wijken onze twee bronnen van elkaar af ten opzichte der plaatsen waar zijn stoffelijk overschot rustte. De Pararaton kent alleen als zoodanig Kapopongan, anders genaamd Çrnggåpura, dat oogenschijnlijk met geen der bovengenoemde plaatsen kan vereenzelvigd worden. Nademaal de graftempels van Jayanagara opgericht zijn niet zoo heel lang vóórdat Prapañca zijn gedicht schreef, mag men aan zijn getuigenis in dezen onvoorwaardelijk geloof schenken. Van de plaatsnamen in 't gedicht komt ook in de Pararaton (blz. 26, 28, vg.) Bubatvoor, maar niet als heiligdom gewijd aan de nagedachtenis van Jayanagara.

Onder «Buddha-beeld» heeft men te verstaan «beeld van een Dhyani-Buddha», en wel van Amoghasiddhi.

Uit het door den dichter vermelde mag men opmaken, dat Jayanagara een bijzondere vereering had voor den god Wiṣṇu, al paarde hij daaraan den noodigen eerbied voor den Mahāyānistischen Jina Amoghasiddhi.

## ZANG 49.

# (Ibidem.)

De maat hiervan is Bhujanggaprayata. De twee eerste strofen luiden als volgt:

Tuhun ring Çakābdendubāṇa-dwi-rūpa |
nṛpe Jīwana kyāti mātā narendra |
gumantīrikang Tiktamālūra rājñī |
pitā Çrī-narendra rikang Singhasāri || 1 ||
paningkah ¹ nira Çrī-mahārājapatnī |
sirāteki manggalya ring rāt wiçeṣa |
sutā mantu len potrakān rāja rājñī |
sirāngratwakĕn mwang rumākṣeng sakāryya || 2 ||

D. i. «În 't Çāka-jaar 1251 dan volgde de vorstin te Jīwana, welvermaard, de moeder van den tegenwoordigen Koning (Hayam Wuruk), als koningin in Tiktamālūra (Majapahit) op, (en) zijn vader te Singhasāri; volgens de regeling van Hare Hoogheid de Groote Koningsvrouw. Deze had in de

<sup>1</sup> Paning tah in den tekst is een schrijffout.

wereld het bijzondere geluk dat haar dochter, schoonzoon en kleinzoon vorsten en vorstinnen waren. De laatste (de dochter) nam de koninklijke heerschappij waar en strekte hare regeeringszorg uit over alle aangelegenheden.

De moeder van Hayam Wuruk, de beroemde vrouw die wij als Tribhuwanottunggadewi Wiṣṇuwardhani hebben leeren kennen, kwam volgens de Pararaton aan 't bestuur in 1250, hetgeen niet noemenswaardig verschilt van 1251 hierboven. Haar man, Çrī-Kṛtawardhana, resideerende te Singhasări, is bekend uit Zang 3 en de Pararaton (blz. 27), waar ook zijn vroegere naam, Raden Cakradhara <sup>1</sup>, vermeld wordt.

Tikta-mālūra is een Sanskrit-vertaling van Majapahit; evenals Tikta-wilwa in Zang 48; elders, o. a. Zang 6, ook Wilwa-tikta.

De moeder van Hare Hoogheid te Jīwana (Kahuripan) wordt door den dichter aangeduid met den titel van 'Hare Hoogheid de Groote Koningsvrouw. Hiermede vergelijke men den titel Ratu ag en g, die heden ten dage gevoerd wordt door de Vorstin-Moeder. Als ik de bedoeling van den dichter wel begrijp, was aan deze hooge vrouw het recht toegekend aan te wijzen wie 't bewind zou voeren gedurende de minderjarigheid van haar kleinzoon.

Omtrent de vertaling van den laatsten regel der tweede strofe verkeer ik in twijfel; alles hangt af van de beteekenis welke men hier aan angratwaken heeft toe te kennen. Dit woord ontbreekt ten eenenmale in 't KBWdb.; in 't Rāmāyaṇa komt het een paar maal voor in den zin van «tot koning aanstellen, als koning erkennen». Zulk een werkwoord eischt een object bij zich, en dat ontbreekt in het vers. Daarom geloof ik, dat de dichter bedoelt «de koninklijke heerschappij waarnemen». Zoo dit juist is, slaat «zij» op de rājñī, 't laatste woord in den vorigen regel, op de Koningin Regentes. Blijft men bij de beteekenis «tot koning (of: koningin) aanstellen», dan heeft «zij» betrekking op hare Moeder, de Groote Koningsvrouw. Doch dit past slecht bij «en strekte hare regeeringszorg uit over alle aangelegenheden», en nog slechter bij de bewoordingen der onmiddellijk volgende strofe. Men kan niet zeggen dat Prapañca de gave bezit zich ondubbelzinnig uit te drukken.

Wij komen nu aan de 3de strofe, waar zeer bepaald van de Regentes gesproken wordt.

Ring agnīṣwarī 2 Çāka tang çatru çīrṇṇa | Sadeng mwang Kĕṭālah dinon ing swabhṛtya |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De vertaling Parar. blz. 110 is onjuist. — (Zie hiervóór de bespreking van Zang 3. Toevoeging van 1918.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zóó leze men voor ā gnip warī. De dichter heeft zich veroorloofd ari te schrijven voor hari.

tĕwĕk ning jagadrākṣaṇa bwatnya sumrah | ri sang mantry anāmā Madātyanta wijña || 3 ||

D. i. «In Çāka 1253 verdelgde zij hare vijanden; Sadeng en Keta leden de nederlaag, door hare troepen beoorloogd. Ten tijde van hare regeering vertrouwde zij den last ervan toe aan den Minister, Mada genaamd, een zeer beleidvol man.»

De zaak van Sadeng wordt ook in de Pararaton verhaald, en wel uitvoeriger; ook in hetzelfde jaar gesteld [blz. 27—28, vgl. blz. 119]. Van Këṭa — zoo dit de ware lezing is — wordt daar niet gerept.

De Minister Mada is de vermaarde Gaja Mada, aan wiens kloek bedrijf het te danken was dat een groot deel van den Indischen Archipel de opperheerschappij van Majapahit moest erkennen. Hij overleed in Çāka 1286 <sup>1</sup>.

In de volgende strofe wordt de tuchtiging van Bali bezongen.

Muwah ring Çakābdeşu-māsākṣi-nābhi | ikang Bāli nāthanya duççīla nīca | dinon ing bala bhraṣṭa sakweh wināça 2 | arĕs salwir ing duṣṭa mangdoh wiçāta || 4 ||

D. i. «Voorts in 't Çāka-jaar 1265 \* werd de snoode, laaghartige vorst van Bali beoorloogd door 't (Javaansche) leger; hij kwam ten val met alle (de zijnen) en sneefde. Vervaard vloden allerlei boosdoeners ver weg.»

Volgens de Pararaton (blz. 28; vgl. blz. 120) deed Gaja Mada [in of nà 1256 Ç.] een gelofte om ettelijke eilanden te onderwerpen, o. a. Bali. Dat het voornemen ten uitvoer gebracht is geworden, blijkt uit het gedicht.

Met de onderwerping van Bali besluit het geschiedverhaal, zooals de dichter, naar hij zelf mededeelt, het hoorde uit den mond van den Ācārya Ratnāmça.

Dang ācāryya Ratnāngça nā ling nirojar | tuhūjar ni sang wrddha pojar nirāngrēs | katon kottaman Çrī-narendra rikang rāt | apan dewawangcāthawā dewamūrtti || 5 ||

D.i. «Zoo waren de woorden, die de Acārya Ratnāmça sprak. Waar was wat de grijsaard zeide; aandoenlijk zijn verhaal. Duidelijk bleek (daaruit) de hoogheid der doorluchtige heerschers in de wereld; want zij zijn van goddelijk geslachte of wel belichaamde goden (d.i. goden in menschelijke gedaante).»

Deze regels, zoo echt karakteristiek voor den hofpoëet, vereischen geen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Deze zinsnede is bij den herdruk gewijzigd naar aanleiding van Prof. Kern's latere opvatting van Zang 71, 1; zie aldaar. (Noot van 1918).

<sup>2</sup> Conjectuur voor nã ça.

Door een fout stond hier: 1256. Hiernaar verbetere men ook het «1256» op p. 247, r. 9 y. o., in dl. VII dezer Serie. (Noot van 1918).

toelichting. Het thema der vorstelijke heerlijkheid wordt nader uitgewerkt in de volgende strofe:

Ikang wwang rumëngwi katha Çri-narendra | ndatan | trpti cittanya membuh kabhaktin | mawas papakarmmanya maryyangaweça | ikang duhka rogadi mawas winaça | 6 ||

D. i. \*Degene die de geschiedenis der doorluchtige heerschers hoort, is niet (er van) verzadigd in zijn geest en zijn gevoel van aanhankelijkheid neemt toe; het is zeker, dat kwade handelingen zullen ophouden hem te bezielen; ongeluk, ziekte enz., zullen zeker verdwijnen.

Nu volgt:

Muwah pāduka Mpungku mopakṣamojar | iking pangrēngō māsku hīnganya mangkā | tumēmwe ri kawṛddhyan ² ing paṇḍitatwa | phalā ning mucap kastawan sang wiçeṣa || 7 ||

D. i. «Verder verontschuldigde zich Z. Hoogedele Monseigneur en zeide: «Tot hiertoe, mijn waardste, gaat wat Gij wenschtet te hooren. Moogt Gij de vermeerdering van Uwe geleerdheid erlangen als vrucht ervan dat Gij den lof verkondigt van Z. Majesteit».

De Zang besluit met de volgende strofe:

Huwus ning segeh sakramānārijawāngling | rakawy amwitānoliheking swakāryya | teka'ng rātri sonten megil ri pakuwwan | kṣaṇeñjing manangkil ri jöng Narendra || 8 ||

D.i. Na de gastvrije ontvangst nam de Dichter beleefd en oprecht dank betuigende 't woord, en nam afscheid om terug te keeren tot zijne gewone bezigheden. Tegen den avond nam hij zijn intrek in een tijdelijk verblijf; zoodra het morgen was, maakte hij zijne opwachting aan de voeten des Konings.»

Onder pakuwwan zal men hier wel hebben te verstaan het kamp, waar Hayam Wuruk zich bij Singhasāri tijdelijk bevond.

#### ZANG 50.

(Bijdragen, Dl. 67, 1913.)

De verzen zijn in Praharsanī-maat.

Warṇṇan çrī-nṛpati mahas mareng paburwan | mangkat sāyudha saha bhṛṭya len rathāçwa |

De tekst heeft foutief ndayan.

In den tekst corrupt: tumëm wang hitawrd dyan.

ngkāneng Nandanawana <sup>1</sup> kānanātidurgga | kaywanyādbhutatara kāça muñja kīrṇṇa || 1 ||

D. i. Er zal beschreven worden hoe de Vorst er op uitging naar zijn jachtgebied 2. Hij maakt zich op met wapens, met dienaren en wagens en paarden, naar 't Nandana wana, een zeer moeielijk begaanbaar woud, met zeer verbazend (zwaar) geboomte en overal begroeid met kāça- en muñ-ja-gras 3.»

Nandanawana is de bekende naam van Indra's hemelschen lusthof, doch hier blijkbaar toegepast op een koninklijk jachtgebied.

> Medran tang bala balabar huwus manengko | lawan syandana madan angrapet rangkot | kedran tang wana wanaranya kagyat awri | awreg paksi nika mapaksa mura kegu || 2 ||

D. i. «De troepen maakten een omtrekkende beweging; van alle kanten sloten zij 't veld af 4, en de wagens stonden gereed dicht aanééngesloten 5. Het bosch werd omringd, de apen waren onthutst en bevreesd; de vogels, in beroering, besloten, ontsteld, weg te vliegen.»

Deze strofe vertoont als stijlsieraad eenige voorbeelden van klankspeling, nl. bala bala° in den eersten regel; dana°dan a° en ra° ra° in den tweeden; wana wana° in den derden en pak° pak° in den vierden. De geheele Zang draagt blijk dat de dichter zich beijverd heeft om met zijne schildering van de jacht een litterarisch kunstwerk te leveren.

Hūng ning bhṛtya mawurahan matunwatunwan | ghūrṇṇāwarṇṇa pasurak ing tasik gumĕntĕr | untab ny agni nikā dudug ring antarāla | sākṣāt Kāṇḍawawana de hyang Agni ngūni || 3 ||

D. i. «Het geschreeuw der dienaren weergalmde, terwijl zij den brand er in staken; daverend als het donderend geloei des oceaans. Het opvlam-

<sup>1</sup> De tekst heeft Nandakao, stellig een schrijffout.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Een meer letterlijke vertaling volgens 't idioom onzertaal ware: «ging in 't jaaggebied zwerven».

<sup>\*</sup>Kāça is Saccharum spontaneum, dus Jav. glagah; muñja rietgras.

<sup>4</sup> Manëngkö, waarvan 't hedendaagsch Jav. anëngkër een bijvorm is, heeft tot stam sëngkö, niet sëngkë, zooals 't KBWdb. heeft [III, 1901, blz. 407]; ook de aldaar opgegeven beteekenissen zijn verkeerd. Natuurlijk is sëngkö, niet sëngkë de ware spelling; men vergelijke o.a. rëngö met Mal. dëngar, Bis. dongog, Tag. dingig, enz. De juiste spelling komt ook in proza voor, o.a. in Wirāṭaparwa [ed. Juyuboll, 1912], blz. 35, in kasëngkö.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Rangköt komt overeen met Jav. rëngkët; bijvormen zijn rëngkëd, rungkud. Het woord ontbreekt in 't KBWdb.

mende vuur bereikte de tusschenruimte, evenals (toen) 't Khāṇḍawa-woud voorheen door den god Agni (verbrand werd).»

Tonton tang mṛga malayū ndatan wri rātnya | kewran wibhrama marĕbut harĕp marampak | apan minggat abalabar kkarĕs nikenggī | hetunyākukud umusī tĕngah matimbun || 4 ||

D. i. «Men zag de herten (of: wilde dieren) vluchten, niet wetende waar zich te bergen. Radeloos liepen zij her en derwaarts, zich beijverende om de voorsten te zijn in dichte drommen. Daar zij in hun bange vrees van alle kanten zich uit de voeten maakten, weken zij naar 't midden, bij hoopen.»

> Kwehnya lwir ggawaya ri gobrajāprameya | lwir goh ring wṛṣabhapurāngĕbĕk prakīrṇṇa | wök sĕnggah gawaya lulāya çalya cihna | godheya plawaga wiḍāla gaṇḍakādī || 5 ||

D. i. "Hun menigte was als van tallooze gawaya's 1 in Gowraja 2; van runderen in Wṛṣabhapura 3 tot stoppens vol. (Er waren) evers, reeën, gawaya's, buffels, stekelvarkens, hazen 4, leguanen, apen, katten, neushoorns enzoovoorts.

Satwāsing sahana rikeng alas pralabdha | kapwātūt manah ika tan hana wirodha | kadyāhēm pinaka jurunya tang mṛgendra | ngkāne saṇḍing ika çiwā marēk tan enggī || 6 ||

D. i. «De dieren, zooveel als er in 't woud waren, waren in de klem. Zij waren allen eensgezind; geen was er die een tegenstrijdig gevoelen had. Als om raad te houden werd de leeuw 5 als hun voorzitter gekozen; aan zijne zijde bevond zich de jakhals, onvervaard.»

Ter opsmukking van zijne beschrijving van 't jachtvermaak des Konings, ontwerpt de dichter in zijne vruchtbare verbeelding een fantastisch beeld van de beraadslaging der in nood verkeerende wouddieren, die den inhoud vormt van den volgenden Zang.

Bos Gavaeus [of Bos sondaious, de Jav. banteng].

Gowraja is is een «koekraal», doch hier schijnt een mythische plaats bedoeld.

Dezelfde opmerking als in voorgaande noot. De eigenlijke beteekenis is e Stierenstad.

<sup>\*</sup>Mijne vertaling van cihna berust op louter gissing; de haas, çaça, is namelijk het «teeken» [cihna] van de Maan, çaçān gka.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Versta op Java: de tijger. Ook in het Sanskrit komt mṛgendra als etijgers voor; zie Pet. Wdb. i. v. (Noot van 1918).

### ZANG 51.

(Ibidem.)

De verzen zijn in de dichtmaat Prthwi. - De jakhals neemt het woord.

Kṣamākēna patakwan inghulun i sang mṛgendrādhipa |
gati nrēpati n-angrarah gahana toh naya ndya ng gēgēn 1 |
angantya juga matya ring pangadēgan malaywā kunēng |
mwang anglagana 2 denya tulya hayuyun 3 dinon 4 tan murud || 1 ||

D. i. «Het zij mij vergund een vraag te richten tot den vorst, heerscher over de wilde dieren s: nu de Koning het woud afjaagt, welaan, zeg, welke gedragslijn er gevolgd moet worden. Zullen wij maar afwachten om op de plaats waar wij staan te sneven? of zullen wij vluchten? of ook zullen wij tegenstand bieden, wanneer allen gelijkelijk daartoe gezind zijn, en, aan gevallen wordende, niet terugdeinzen?»

In toh ligt dikwijls de beteekenis van «welaan, zeg!» Daar wat in 't KBWdb. [II, 1899, p. 551] er van opgegeven wordt, ten eenenmale onvoldoende is, mogen hier eenige aanhalingen volgen waarin deze beteekenis duidelijk genoeg uitkomt. Zoo leest men in Sutasoma f. 94, b: toh ndy anung nīti; Smaradahana: toh ndy ang duhka sakeriya; Bhārata-Y. 33, 4: toh ndyānung naya ng enake kita; Bhoma-K.: toh, rakryan apati, ta paran tikāngulaha ni ngwang amawa bhuwana. Vaakkan men het vertalen eenvoudig met «welaan» of «komaan». Bijv. Bhoma-K. 110, 12: prabhu, toh haywa sandeha; Rāmāy. 5, 7: ya ta walēsēnta, toh kirakiran pējahanya huwus. Niet zelden ook past de vertaling: «eilieve!» of «zeg eens!» str. 176: indung, toh syapa ta kitāri māsku.

Tulya is eigenlijk slechts een vertaling van pada, maar hier gebruikt op een wijze als in 't Skr. niet mogelijk is.

De rede van den jakhals vindt geen algemeene instemming, gelijk blijkt uit de nu volgende strofe.

Awarṇṇa kadi mangkanojar ikanang çṛgālomarĕk |
ikang hariṇa kṛṣṇasāra ruru cihna mojar wawang |
yan i bwat i patikta tan hana muwah nayānung gĕgĕn 6
kalena saka ring malayw amalarolihāng ungsirĕn || 2 ||

<sup>1</sup> Beter gegon.

Voor 't foutieve alac in den gedrukten tekst.

Deze vorm voor mayuyun zeer verdacht.

<sup>·</sup> Conjectuur voor dinoh.

D.i. de leeuw.

<sup>6</sup> Conjectuur voor 't metrisch onmogelijke nay ag ë g ö n.

D. i. «Zóó 1 sprak de jakhals ter audientie. De reebok, de zwartbonte antilope, het hert, de haas zeiden daarop: «Naar het gevoelen van (ons), Uwe nederige dienaren, is er geen andere gedragslijn te volgen dan te vluchten, in de hoop iets te vinden waar wij heen kunnen gaan».»

Met het gevoelen dezer vreesachtige dieren, konden andere zich niet vereenigen, zooals zij in de volgende strofe onverholen te kennen gaven.

Ikang gawaya serabha 2 wrĕṣabha len tarakṣāmuwus |
aḍā wipatha kong kĕnas tuhutuhun mṛgālpādhama |
ndatar lĕkasa ning sudhīra ng alayū mangantyā kunĕng |
si manglawana dharmma gĕgwana malar tumĕmwa ng hayu || 3 ||

D. i. De Bos Gavaeus, de buffel, de stier en de hyena zeiden: Schande! gij hebt het mis, reebok; gij zijt inderdaad een nietswaardig, gemeen wild dier. Het moet niet de handelwijze van den moedige zijn om op den loop te gaan of stilletjes af te wachten. Te kampen is een plicht dien men vervullen moet, in de hoop van 't geluk te bejagen...

Nu vat de leeuw 't woord op:

Mṛgendra sumahur ³ kalih paḍa wuwus ta yuktīkā gĕgĕn | nda yan wruha mabhedakĕn sujana durjjanānung ⁴ dĕlön | yan ing kujana wāhya solaha malaywa mangswa kunĕng | apan wiwal angangga patyana tĕkapnya tanpadon || 4 ||

D. i. \*De leeuw antwoordde: \*Uw beider rede is geschikt om daar gevolg aan te geven. Doch indien men verstandig is, maakt men onderscheid tusschen de braven en de minderwaardigen die men heeft gade te slaan. In 't geval van de minderwaardigen, is het openbaar hoe zij zich zullen gedragen's, of zij zullen vluchten of ten strijde rukken; immers zij zijn ongezind om te verdragen dat zij gedood worden, doordat het noodeloos is...

De leeuw gaat aldus voort:

Tuhun pwa yan i sang tripakṣa rĕṣi Çaiwa Boddha tuwi | malaywa juga ng enakāngiringane sirān paṇḍita | kunang pwa kita yat kapanggihana tĕkap 6 narendrāburu | angantya pati kewalāwwata huripta haywāgigu || 5 ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Awarnna kadi mangkana is een omslachtige uitdrukking, schijnt het, voor anmangkana.

Bedoeld is Skr. sair ibha; de a in de tweede lettergreep zal wel een afschrijversfout wezen.

<sup>\*</sup> Gedrukt sumawur.

<sup>\*</sup> Conjectuur voo onannung.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Met andere woorden: het is niet twijfelachtig welk alternatief zij zullen kiezen.

<sup>6</sup> De tekst heeft tkan nare'.

D, i. «Wat nu echter de geestelijken van de drie secten: Rşî's, Çiwaietische en Buddhistische, aangaat, laat maar vluchten die lust heeft om hen te volgen, als zijnde geestelijke personen; of wel, indien gij door den Koning op jacht gevonden wordt, wacht dan slechts den dood af en biedt uw leven aan zonder weerzin.»

Tripakṣa beteekent eigenlijk: «tot de drie secten behoorend». Onder 't substantivisch gebezigde woord, verstaat men, volgens een verklaring in 't KBWdb. [II, 1899, p. 610]: sang muni Çewabuddharṣi, d.i. «de Çiwaietische, Buddhistische asceten en Rṣi's», of wiku Çiwabuddharṣi, d.i. «monniken, Çiwaietische, Buddhistische en Rṣi's». In ons gedicht Zang 81, 1 wordt ook gesproken van «de Tripakṣa's in geheel Java», voor wier vaste positie de Koning groote zorg droeg. Vergelijkt men nu vs. 2 van denzelfden Zang, waar sprake is van wipra mwang Rṣi Çaiwa Boddha, «Brahmanen en Rṣi's, Çaiwa's en Boddha's», dan komt men tot het besluit dat de Rṣi's een zeker slag van asceten zijn en wel, heremieten en sannyāsin's, anders genoemd bhikṣu, monnik, welke de oud-brahmaansche leefregels volgden en ook in hun godsdienstig-wijsgeerige denkbeelden zich van Çiwaietische en Buddhistische geestelijken onderscheiden. Eigenlijk is de term Rṣi alleen toepasselijk op de Wijzen uit den voortijd.

Zeer eigenaardig is de wijze waarop de leeuw zijn uitspraak motiveert, zooals de nu volgende strofe te lezen geeft:

oals de nu volgende strote te lezen geett:

Apan nṛpati yogya panghañutane ¹ hurip ning ² dadi | Bhaṭāra Giripaty amūrtti ri sirān wiçeṣaprabhu | awās hilanga pāpa ning pējaha de nirāmatyana | lēwih saka ri kottamān ing alabuh ri sang hyang raṇu || 6 ||

D. i. «Want de Koning is bevoegd om aan 't leven der schepselen een einde te maken. God Giripati (Çiwa) is in hem als opperste heer belichaamd. Voor zeker zal de zonde van den stervende te niet gedaan worden wanneer men door Hem gedood wordt, eerder dan ten gevolge van de hooge daad van zich te storten in een heilig meer...

Hier ziet men in den eersten regel zeer kras geformuleerd de stelling dat de Koning volstrekt meester is over leven en dood van zijne onderdanen, van alle schepselen. Dat recht ontleent de vorst aan de omstandigheid dat hij een god in menschengedaante is. Het is een niet onbekende theorie van absolutisme, zeer gepast in den mond van den hofdichter Prapañca, maar minder in dien van den leeuw. Zeer eigenaardig is de voorstelling dat zonde wordt uitgewischt wanneer men door den heerscher gedood wordt, en voorts

<sup>1</sup> Men verwacht manghas.

<sup>1</sup> Zoo leze men voor wing.

dat zelfmoord, als men zich in een heilig meer verdrinkt, als een uitstekende daad wordt beschouwd, waardoor men zich van zonde schoon wascht. Trouwens ook in Indië heerscht een soortgelijk geloof.

De leeuw zegt vervolgens:

Syapeka musuha kwa ri bhuwana yanpade medhani | tathāpi ri sira tripakṣa mariris ngwang andoh wawang | pitowi haji yan ta katĕmwa niyatāku kawwat hurip | ndatan muwaha satwajāti phala ning pējah de nira || 7 ||

D. i. «Wie zou dan als vijand willen optreden, ter wereld, wanneer....¹. Nochtans, bij de geestelijken der drie secten mij aanstonds te verwijderen, daarvan ben ik afkeerig ². Ik zal dan ook, indien ik met den Koning samentref, beslist mijn leven aanbieden; de vrucht van door Hem gedood te worden, zal wezen dat ik niet meer als dier zal geboren worden...

#### ZANG 52.

(Bijdragen, Dl. 68, 1913.)

Deze Zang, in Toṭaka-maat, schildert de moedige verdediging van 't opgejaagde wild. De eerste regel bevat de slotwoorden van den leeuw vóór 't opbreken der vergadering.

> Kadi mojar aku pwa <sup>3</sup> kita npapupul | wčkasan parčng anghada yan humarčk <sup>4</sup> | bala peka sahāstra kaduk maburu | pinagut ning açrngga maluy malayū || 1 ||

D. i. «Zooals ik te kennen gaf, blijven wij bijeen.» Ten slotte rezen zij gezamenlijk op van de audientie. De troepen te voet met wapens in de hand, die te ver vooruit jaagden, stieten op de gehoornde dieren die van hun vlucht omkeerden.»

Tucapa mamawāçwa parēng maburu | tinujunya warāha sēdēng mapupul | kasihan karawangnya n-aneka pējah | rinēbut saha putra tatanpabisa || 2 ||

D.i. 'Te vermelden valt dat de ruiters, die tegelijkertijd ter jacht waren,

<sup>1</sup> De woorden pade medhani, of \*dani versta ik niet. De lezing lijkt zeer verdacht.

Die redeneering is mij niet recht duidelijk. [Doch zie strofe 5.]

Zoo lees ik voor m wa van den gedrukten tekst.

<sup>\*</sup>Humarěk voor umarěk; onnoodig, dewijl de Wirāma van yan reeds aanduidt dat de lettergreep als lang wordt aangeduid.

de wilde zwijnen ontmoetten, terwijl dezen zich vereenigden. Och arme! verscheiden zeugen werden gedood, met hare jongen, machteloos.>

Manalandangi teki karungnya <sup>1</sup> masö | sakapätlima bhinna magöng maruhur | aměsah <sup>2</sup> ta tutuknya mabāng ri mata | pada rodra sihung nika tulya curik || 3 ||

D. i. «Toen rukten de (mannelijke) wilde zwijnen vooruit om zich te weêr te stellen met groepen van vier, vijf, vervaarlijk, groot, hoog (van stuk). Zij strekten hun snuiten vooruit, rood van oog, gruwelijk waren hun slagtanden, gelijk aan dolken.»

> Ikanang çwa n-amamuk iniratnya pějah | hana rantas iganya ³ gulūnya pěgat | riněbut muwah anglwangi malwang arok | papagutnya bangun laga rodra jěmur || 4 ||

D.i. De honden die woedend aanvielen werden door hen opengescheurd ; van sommigen waren de ribben verbrijzeld, (van anderen) de keel afgebroken. Bij een herhaalde worsteling brachten zij elkaar verliezen toe in 't strijdgewoel : de samenbotsing leek een gruwelijke verwarde strijd.

#### ZANG 53.

(Ibidem.)

De maat hiervan is bekend onder den naam van Wilāsinī. De beschrijving van de jacht wordt aldus voortgezet:

> Tucapang aburw anut hariṇa mañjangan silihuhuh | sasiki winangswan <sup>6</sup> ginayur ing <sup>7</sup> gayor gĕyuh-alon | laku nika pan kĕnoru rudhira drawādrĕs angĕbĕk | dudu ng asakit kĕne pada pināda mawyat aningā || 1 ||

D. i. «Laten wij spreken van degenen die, elkander luid toeroepende, de reeën en herten achterna joegen. Een voor een ontvingen zij den stoot der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zoo leze men voor karangnya.

Conjectuur voor ampah.

<sup>5</sup> Nyang in den tekst foutief.

Irat ontbreekt in 't KBWdb., maar is bekend uit het Jav.

<sup>\*</sup> Arok is chandgemeen, doch deze uitdrukking paste hier niet.

ODe lettergreep swan moet als tweelettergrepige dienst doen; misschien is de ware lezing: \*sěhan.

<sup>7</sup> De tekst heeft ang.

slagtanden (van die [?] dieren); uitgeput liepen zij langzaam, daar zij getroffen waren in de dij, vol van 't hevig vloeiende bloed. Anderen, die bezeerd werden aan de voeten door getrapt te zijn geworden, rolden erg gedeerd neder.»

Apulih ikang balātri saha tumbak akral angusī | atunah ikang kēnas kimuta mañjangan lwang ika bāp | apulih ikang wiṣāṇa ¹ gawayādi satwa magalak | bubar alayū bala nrēpati kagyat alwang iniwud || 2 ||

D. i. \*De manschappen kwamen te hulp met sterke speren (den vijand) opzoekende. De reeën, en ook ² de herten, verspreidden zich; hun dooden lagen links en rechts. De strijd werd hervat door de neushoorns, gawaya's en andere kwade beesten. De koninklijke troepen vlogen uitéén op de vlucht, onthutst, met verlies aan dooden bij den verwoeden aanval.»

Hana mangusir jurang sukët aliṇḍungan tahën agöng | dudu ng umanek mareng pang arëbut ruhur kaburayut | kasihan ikang musir kkayu rumangkarangka lumaluy | kaparĕpĕkan wĕtisnya winiṣāṇa kagyat akidat || 3 ||

D. i. «Sommigen zochten hun toevlucht in ravijnen, struikgewas, of een schuilplaats bij groote boomen. Anderen klommen in de takken, trachtende den top te bereiken en te omklemmen. Och arme! zij die hun toevlucht zochten in de boomen vielen bij 't klauteren terug; hun onderbeen werd gepakt, door hoorns getroffen; onthutst spartelden zij.»

Kṣaṇa paramantry aneka saha wāhanāsrang apulih | amatang anūla mangduk anuligy amaṇḍĕm anujah | karaṇa nikang wiṣāṇi 3 malayū gṛbĕgnya gumĕpuh | tinut inusīnuyā lwang ika kīrṇṇa kīrṇṇa rinĕbut || 4 ||

D. i.: Oogenblikkelijk snelden tal van mantri's met hun voertuigen te hulp: zij hanteerden lansen, spiesen; staken, wierpen schichten, gooiden, schopten, ten gevolge waarvan de gehoornde beesten vluchtten, zich in drommen wegspoedende; zij werden vervolgd, nagezet, achterjaagd 4, terwijl hun gevallenen, overweldigd, overal verspreid lagen.

Wiku haji Çaiwa Boddha hana milw anumbak aburu | ginëluran ing tarakṣa malajöng tinūt mangudiding |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In den tekst verkeerdelijk withāna.

<sup>\*</sup>Kimuta beteekent choeveel te meer», doch de dichter heeft het woord blijkbaar niet recht begrepen en er den zin aan gehecht van uta.

De tekst heeft de bedorven lezing wisabhi.

<sup>4</sup> Uyā (of uya) ontbreekt in 't KBWdb., doch vgl. Jav. ng uyah uya dat gegeven wordt in 't Jav. Wdb. onder kuya. Uit den vorm der reduplicatie blijkt dat de stam huya is.

lali ring upakriya nggan ika tan suçīla ta kunĕng | tumut angiwö kawāhyan alupān huwus kṛtawara || 5 ||

D. i.: \*Onder de geestelijken des konings, Çiwaietische en Buddhistische, waren eenigen die mede op de jacht met speren staken. Door de tijgers begromd, gingen zij op den loop, vervolgd door de dreigende (dieren). Zij verzuimden hun plicht van weldoen, door niet edelaardig (of deugdzaam) te zijn, mede te doen aan 't plegen van iets ongeestelijks en te vergeten dat zij weldaden hadden genoten.»

Men schijnt uit deze bestraffing van 't onbetamelijk gedrag van eenige geestelijke heeren te moeten opmaken, dat er waren die zich werkelijk aan zoo'n onheilig bedrijf schuldig maakten, een bedrijf zoo geheel in strijd met de uitdrukkelijke voorschriften aan alle wereldverzakers. Trouwens niet enkel in 't oude Java kwam het dus voor, dat geestelijke heeren met sterk wereldsche neigingen hun gelofte weinig ernstig opvatten.

## ZANG 54.

(Ibidem.)

Deze Zang, in Çārdūlawikrīdita, begint aldus:

Warnnan Çrī naranātha sāmpun umanek rin syandanānindita | çobhātyanta ruhurnya pathya ² tikanang sapy āmatěk nirbhaya | mungsī madhya nikang wanāntara manūt burwan sing angde takut | hetunyālaradan měgat bala parāngdoh tang çawanyālayū || 1 ||

D.i.: Er worde beschreven hoe Z. Maj. de Vorst reeds gestegen was op zijn onberispelijke, prachtige, zeer hooge karos; in goeden staat waren de ossen die onbevreesd (den wagen) trokken. Hij richtte zijn koers naar 't midden van 't dichte woud, het wild dat vrees inboezemde vervolgende, hetgeen ten gevolge had dat het vijandelijke leger scheidde, afdeinsde, zich verwijderde van zijne dooden en vluchtte.

Kāryy ang sūkara kṛṣṇasāra ruru cihnādinya manggōng bhaya | tandang Çrī-nṛpati n-mawāhana turanggānūt riy atry ālayū | mantrī taṇḍa bhujangga kapwa sang umunggw ingng açwa milw aburu | bhraṣṭa ng satwa dinuk tinumbak inirās kinris pējah tanpagap || 2 ||

D. i.: Er bleven over de zwijnen, zwart-bonte antilopen, de gevlekte antilopen, hazen enz. door vrees bevangen. Z. Maj. de Vorst zette zich in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tarakşa is eigenlijk «hyena», of ook wel «wolf», doch de dichter schijnt het voor «tijger» te gebruiken. [Of voor «panter», Jav. tutul?]

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In den tekst patya.

beweging om met wagens en paarden de rumoerig vluchtenden te vervolgen; de mantri's, officieren, geleerden, allen die te paard zaten, deden meê aan de jacht. De dieren bezweken; gestoken, met pieken doorboord, doorgehouwen, gekrist, sneefden zij zonder een kik.»

Arddhālwā maratā lēmah tuwin alas rēngköd ri sornyāpaḍang | hetunya ng hariṇātidurbbala tinūt saglisnya de ning kuda | tuṣṭāmbēk nṛpati n-parāryyan anaḍah mantrī bhujanggomarēk | mājar solah irānpakolih irikang solih nirāngde guyu || 3 ||

D. i.: «De grond (van 't jachtveld) is zeer uitgestrekt en effen; al is het bosch dicht begroeid, daar onder is de grond niet ruig; vandaar dat de reeën, geheel machteloos, door de paarden met alle snelheid vervolgd werden. De Vorst voelde zich tevreden in zijn gemoed terwijl hij zich verpoosde en zijn maal hield, in tegenwoordigheid der mantri's en geleerden. Hij toonde aan, hoe hetgeen hij verkregen had het won van wat zij machtig geworden waren; hetgeen gelach verwekte.»

#### ZANG 55.

## (Ibidem.)

De maat van dezen Zang is een specie van Samkṛti, waarvan de bijzondere naam mij onbekend is.

Awicaritan gati nrepati yan maburu jenek i ramya ning giri wana |
hanan umulih mareng kuwukuwu maluy amawa ri sang paranrepawadhu |
kadi lari ning macangkrama hanan kadi tumekani rajya ning ripukula |
wruh ira ri dosa ning mrga tatan-wyasana sira n-ahingsadharma ginego || 1 ||

D. i.: 'Het behoeft niet besproken te worden hoe de Vorst, terwijl hij op de jacht was, zich verlustigde in de liefelijkheid van berg en bosch; soms keerde hij terug naar de paviljoenen van 't kamp, waar hij de koningsvrouwen genoot, alsof hij een wandeling voor plezier voortzette; soms (ook) alsof hij 't koninkrijk der vijanden aanviel 1. Daar hij bekend was met het kwaad der wilde beesten, maakte hij zich geenszins schuldig aan een ondeugd; de plicht om geen levend wezen leed te doen werd (daardoor) niet verzuimd.

Volgens de Indische wetboeken is het jachtvermaak een berispelijke hartstocht. Om den koning die zich aan die ondeugd heeft overgegeven, schoon

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Als ik het wêl begrijp, geeft de dichter te kennen, dat de Koning nu eens zich vermaakte met vrouwen die hij reeds vroeger bekende, dan weër met andere die hij voor 't eerst aan zijn neiging onderwierp; een verrichting te vergelijken met de inneming van een vijandelijke veste.

te wasschen, gewaagt de dichter van de schade door verschillende soorten van wild aangericht. De lezers van Indische geschriften weten dat ook daarin menigmaal de jacht, ten minste van koningen, vergoelijkend wordt besproken, en zelfs aangeprezen als een mannelijke oefening: o. a. in Kälidäsa's Çakuntalā.

In de volgende verzen wordt de terugkeer naar zijne residentie verhaald.

Caritan ulah niran madan umantuka mangen i kalangwan ing swanagara |
krama cubhakala mangkat ahawan Bañu-hanget i Banir muwah Talijungan |
amegil i Wedwawedwan irikang dina mahawan i Kuwaraha ri Celong |
mwang i Dada Margga Rantang i pager Talaga pahanangan tekeka dinunung || 2 ||

D.i. Er wordt verteld dat hij zich gereed maakte om huiswaarts te keeren, denkende aan de bekoorlijkheden van zijne hofstad. Vervolgens op een gunstig tijdstip maakte hij zich op, den weg nemende over Bañu-hangët, Banir en voorts Talijungan 1. Hij overnachtte te Wëdwawëdwan; den (volgenden) dag nam hij den weg over Kuwarāha, Cēlong en Dada, Mārga [,] Rantang 2, de omwalling van 't Zoetwatermeer: tot zoover ging de reis. > Rahina muwah ri tāmbak i Rabut Wayuha(?) ri Balanak linakwan alaris | anuju ri Pāṇḍakan ri Bhaṇarāgiṇa mēgil i datēng nire Padamayan | maluy angidul mangulwan umare Jajawar i suku sang hyang adri kumukus | marēk i Bhaṭāra dharmma saha puspa paḍa paḍa hagarjjita wwang umulat ||3||

D. i. \*Den volgenden dag werd de tocht voortgezet over den dam (of: vischvijver) van Rabut, Wayuha 3, Balanak; men bereikte Pāṇḍakan, Bhaṇarāgiṇa. Bij zijne aankomst te Padamayan betrok hij 't nachtkwartier. Wederom keerde hij zuidwaarts, westwaarts, gaande naar Jajawa(r) aan den voet van den heiligen vuurspuwenden berg. Hij bracht zijn eerbiedige hulde aan den graftempel met bloemen, onder algemeen gejuich der toeschouwers.

De graftempel waarvan hier sprake is, wordt beschreven in den volgenden Zang.

# ZANG 56.

# (Ibidem.)

De maat hiervan is een specie van Dhrti, die in de mij bekende Indische leerboeken over prosodie niet opgegeven wordt. In Oudjavaansche dicht-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ik ben niet zeker van de woordscheiding; mogelijk is het: ta L., doch de lezing is verdacht.

Onzeker of dit plaatsnamen zijn; märgga is «weg»; rantang wordt in 't KBWdb. (I, 705) vermeld, doch zonder verklaring; in 't Jav. is het «een mandje».

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De woordscheiding is niet overal zeker, evenmin als de juiste lezing der plaatsnamen in deze verzen. — (Met name is voor Jajawar i wel te lezen: Jajawa ri; verg. in Zang 78, 8: Jawajawa. Toetoeging van 1918.)

werken vindt men meermalen voorbeelden er van, o. a. in ons gedicht Zang 10 en 27, en in de Arjuna-wiwāha Z. 10.

Ndan tingkah nikanang sudharmma ring usāna rakwa karĕngö | kīrtti Çrī Kṛtanāgara prabhu yuyut ¹ nareçwara sira | tĕkwan rakwa sirāng adhiṣṭita çarīra tan hana waneh | hetunyāngdwaya Çaiwa Boddha sang amūja ngūni satata || 1 ||

D. i. «De gesteldheid nu van voorzegden graftempel is van oudsher vermaard: het is het monument van Z. Maj. Koning Kṛtanāgara, den overgrootvader van den Vorst, en de voornoemde is het ook, wiens lichaam (of: gebeente) is bijgezet. Om reden hij twee godsdiensten beleed, was hij in der tijd als vereerder steeds Çiwaiet èn Buddhist.»

Cihneng caṇḍi ri sor kaçaiwan apucak kaboddhan i ruhur | mwang ri jro Çiwawimba çobhita halĕp nirāparimita | Akṣobhya pratime ruhur mmakuṭa tan hanolya nikā 4 | sangke siddhi nirān wināça tuhu çūnyatatwa parama || 2 ||

D. i. Ten blijke daarvan is de tempel beneden een Çiwaietisch heiligdom en heeft het als top een Buddhistisch heiligdom van boven. En binnen prijkt een beeld van Çiwa, dat onbeschrijflijk prachtig is; boven is het beeld van Aksobhya met een kroon, dat zijne wedergade niet heeft. Ten gevolge van zijne toovermacht verdween deze, wiens wezen in waarheid het hoogste Niet is.

Op die wonderdadige verdwijning van Akşobhya komt de dichter nader terug in den volgenden Zang. Wat betreft het ware wezen van Akşobhya, vergelijke men de Kamahāyānikan, p. 65 (uitg. van Kats, 1910): \*Dang hyang Akşobhya ākāçadhātu. Ikang taya swabhāwa, ya ākāça ngaranya, d.i. \*De heilige Akşobhya is 't element aether (ledige ruimte). Wat van nature 't Niet-zijn is, dat heet aether (ledige ruimte).

Blijkbaar heeft deze bepaling van 't wezen van Aksobhya den dichter voor den geest gestaan; 't verband tusschen de begrippen «verdwijnen» en «niet-zijn» ligt voor de hand.

De vraag die zich hier van zelf opdringt, is, of het beschreven dubbel heiligdom hetzelfde is als waarvan sprake is in Zang 43, 5, waar wij lezen:

«Ringke sthāna nirān dhinarmma Çiwa-Buddhārccā halĕpnyottama»,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Een bijvorm van buyut.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In het oorspronkelijk artikel was Usāna als plaatsnaam opgevat; later is Prof. Kern daarvan teruggekomen. Vgl. deze Serie, Deel VII (1917), p. 248 en de noot. (Noot van 1918).

<sup>\*</sup>Tan hana waneh sis er niets anders: is een stoplap; men zou het kunnen vertalen met som er niet meer van te zeggen; om kort te gaan.

Zoo lees ik voor n ti kä, dat metrisch onmogelijk is.

Aparimita is eigenlijk: conbegrensdy.

d.i. Ter plaatse waar hij (nl. Kṛtanāgara) bijgezet is, zijn beelden van Çiwa en van een Buddha, die uiterst prachtig zijn 1. Wel is waar blijkt uit de dubbelzinnigen term Buddha niet met gewisheid welke Buddha bedoeld is, maar beschouwt men de plaats in verband met de beschrijving van 't heiligdom in Zang 56, dan is er, dunkt mij, geen twijfel aan, of de bedoelde Buddha is de Dhyāni-buddha Akṣobhya.

#### ZANG 57.

# (Ibidem.)

De maat van dezen Zang is in de Indische prosodie bekend onder den naam van Mahāmālikā.

Hana mata karengo tewek sang hyang Aksobhyawimba n-hilang | prakacita Pada-pāduka Çrī Mahāgurw i rājādhika | sutapa cuci sucīla boddhabrata crāwakānindita 2 | anupama bahuciṣya sāmpun maciryy an mahāpaṇḍita | 1 | 1

D. i. «Naar luid der overlevering had op het tijdstip toen het Aksobhyabeeld verdween, de opperkoning een doorluchtigen grooten leeraar, bekend onder den naam van Pada-pāduka. Hij was zeer ascetisch, rein, zedelijk, geloovig Buddhist, een onberispelijke Çrāwaka (monnik), had onvergelijkelijk veel leerlingen, en had reeds getoond een groot geleerde te wezen.»

sira ta mahas atīrtha seccha mēgil ring sudharmme dalēm <sup>3</sup> ]
praņata marēk i sang hyang arccātibhakty ādarā <sup>4</sup>ngastuti |
ya ta ng amuhara çalya ni twas nirang sthāpakānangçaya |
ri wēnanga nira n-abhaktya ri hyang Çiwārccātañāngakṣamā || 2 ||

D. i. 'Hij ging eens rond, naar hartelust heilige plaatsen bezoekende en overnachtte binnen den graftempel. Nederig gebogen naderde hij 't heilige beeld, dat hij met groote devotie vereerde en loofde. Dit veroorzaakte een pijnlijk gevoel in 't hart van den tempelopzichter, die in twijfel verkeerde hoe hij (de bezoeker) devotie kon bewijzen aan het heilige Çiwa-beeld; hij deed met verlof een vraag.

Muniwara mawarah sire tatwa sang hyang sudharmmeng dangu | mwang i hana nira sang hyang Aksobhyawimbātisūkṣme ruhur |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bij Zang 43, 5 (p. 22 hiervoor) staat vertaald: «is een uitnemend schoon Çiwabuddhabeeld». (Noot van 1918).

Verbeterd uit çrawanāninditā.

De tekst heeft tegen de maat sudh arm ma dalëm.

<sup>\*</sup> Fontief gedrukt \*tyangdhara\*.

ryy ulih ira n-umaluy muwah manghinep ring sudharmmomarek | salahaça kawengan siranton ri muksa hyangng arccalilang || 3 ||

D. i. De voortreffelijke geestelijke lichtte hem in omtrent den waren toestand van 't heiligdom in 't verleden, en dat het zeer fijne Akşobhya-beeld zich boven bevond. Toen hij (eens) terugkwam en weder in den graftempel overnachtte en hulde betoonde, was hij teleurgesteld en verbaasd te ontwaren dat het heilige beeld verdwenen was.

Pilih analaçarārkka rakwa Çakābda ¹ hyang arccā n-hilang | ri hilang ira sināmbēr ing bajraghoṣa sucaṇḍī dalēm | pawarawarah irang mahāçrāwakāwās ndatan sangçaya | pisaningu waluya dharmma tēkwan kadohan huwus || 4 ||

D. i. 'Het was in 't Çāka-jaar 1253, zegt men, dat het beeld verdween. Nadat het verdwenen was, werd de schoone Candi binnen door een bliksemslag getroffen. De herhaalde mededeeling der monniken is duidelijk, laat geen twijfel over. Hoe zou het wederom als een heiligdom beschouwd worden terwijl het reeds verlaten was? > 2

Aparimita halĕp ni tingkah nika swargga tulyānurun | gupura ri yawa mekala mwang bale nyāsa kapwādhika | ri dalĕm inupacāra — ~ — ³ sĕk nāgapuspānĕḍĕng | / prasama wijah arumpukan çāra sang strī dalĕm nāgarī || 5 ||

D. i. «Onbeschrijselijk prachtig is het voorkomen er van, gelijk den hemel op aarde nedergedaald. De hoofdpoort buiten, de gordel en de bijgebouwen zijn alle even superieur. Van binnen is het versierd [.!..] met een overvloed van Nāgapuṣpa's in vollen bloei. Alle hebben levendig tot zijversiering figuren van vrouwen van den harem.»

Hiermede is de beschrijving van den dubbelen graftempel en de geschiedenis van 't Akşobhya-beeld ten einde; in de volgende strofe wordt de draad van 't verhaal van 's konings pleizierreisje weder opgevat.

Pira karika lawas narendrān sukācangkramāpet langö | ri wulu ḍaḍa taṭāka mendah pakisnyāngjrah i jro bañu |

<sup>1</sup> In den tekst °b de.

De redeneering van den dichter begrijp ik niet.

<sup>\*</sup> Drie lettergrepen ontbreken, hoewel dit in den tekst door niets is aangeduid.

<sup>\*</sup>De juiste beteekenis van bale nyāsa is uit deze plaats niet op te maken; wellicht heeft men te denken aan kiosken of pën da pa's.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ik veronderstel dat sek voorafgegaan is door sar. Er ontbreken dan nog twee lettergrepen.

<sup>6</sup> Rumpukan heeft hier een technische beteekenis, onbekend aan 't KBWdb. (I, 790).

pinaran ira n-amūrwwa sangke sudharmmāngken arkkāpanas 1 | mwang umara ri Pakalwangan tūt jurang secca ning twas ginong || 6 ||

D. i. Eenigen tijd lang vermaakte zich toen de Vorst met wandelingen te maken en schoone plekken op te zoeken. Op borstharen van den vijver gelijken de varens in 't water verspreid. Hij begaf zich daarheen oostwaarts uit den graftempel toen de zon warm werd en ging naar Pěkalongan langs het dal, botvierende aan al wat zijn hart begeerde.»

### ZANG 58.

## (Ibidem.)

De maat, waarin ook Zang 6 van Bhārata-yuddha gedicht is, is een van elders onbekende vorm van Kṛṭi.

Warṇṇan i sah nira ring Jajawar i <sup>2</sup> Paḍameyan ikang dinunung | mandĕ(gi) Cünggrang apet kalangĕn <sup>3</sup> umahas ing wanadeça lĕngöng | dharmma karĕṣyan i pārçwa ning acala pawitra tikang pinaran | rāmya nikānpangungang luralurah inikĕt nira bhāṣa kidung || 1 ||

D.i. Er worde beschreven dat hij, na uit Jajawa(r) vertrokken te zijn, koers richtte naar Paḍameyan. Hij hield stil te Cünggrang; schoone natuurtooneelen zoekende zwierf hij rond in de bekoorlijke boschstreek. Hij begaf zich naar een hermitage van Rṣi's aan de zijde van den heiligen berg, welks schoonheden hij in dicht bezong, terwijl hij op de dalen van boven nederzag.>

Sāmpun irānglēngēng eñjing atihang ikanang ratha sāmpun adan | mangkat angulwan i jöng ning acala mahawan sakamārgga dangū | prāpty amēgil ri Japān nṛpati pinapag ing balasanggha ḍatang | sing kari ri pura monēng i parēkan ikān paḍa haṛsa marēk || 2 ||

D. i. «Nadat hij zich verlustigd had, besteeg hij 's morgens zijn karos die reeds klaar stond. Hij vertrok in westelijke richting aan den voet van den berg, den weg nemende over de vroeger bereisde plaatsen. Aangekomen te Japan 4, waar hij rust nam, werd de Vorst afgewacht door de daar reeds aangekomen legerschaar. Wie in de (Hoofd-)stad achtergebleven waren dachten jaloersch aan de gelegenheid om opwachting te maken van hen die allen verheugd hun opwachting maakten.

Kāla dawuh tiga tang diwaça ri panadah nṛpati n-mapupul |

<sup>1</sup> Verkeerdelijk heeft de tekst \*panasan.

Beter wel: Jajawa ri. Zie noot 8 op p. 49 hiervoor. (Noot com 1918).

De tekst heeft verkeerdelijk 'langon numahas.

<sup>4</sup> Verg. noot 5 bij de vertaling van Zang 17, 10; dus nabij Mājākērtā. (Noot van 1918).

mukya nareçwara rāma haji kalih umunggu atitah pinarĕk | sang nṛpatī Matahun ri Paguhan i hiring nṛpati n-tanadoh | kapwa sadampati soway i panaḍah irekana tan wuwusĕn || 3 ||

D. i. «Toen het drie uur geslagen had, was de tijd daar dat de Vorst maaltijd hield met bijbehoorend gezelschap, in de eerste plaats de twee prinsen, vaders ¹ van den Koning, naar rangorde hoog gezeten. De prinsen van Matahun en Paguhan ² zaten aan de zijde des konings op kleinen afstand, beide met hun gemalinnen. Hoe lang de maaltijd duurde, behoeft niet gezegd te worden.»

### ZANG 59.

## (lbidem.)

De naam van de maat is in 't Oudjavaansch Rajanī 3; het is een specie van Atyaşţi.

Narapati mangkat eñjing ahawan çakaṭān 4 lumaris | rakawi lumāryy animpang i Rabut Tugu lan Pangiring | sumĕpĕr i Pahyangan katĕmu tang kula wandhw apupul | paḍa masĕgĕh mupakṣamakĕn alpa nikān dunungĕn || 1 ||

D. i. De Koning brak den volgenden morgen op, in zijn wagen de reis voortzettende. De Dichter sloeg een zijweg in naar Rabut, Tugu en Pangiring; hij legde aan te Pahyangan, waar een ontmoeting plaats had met zijne vereenigde verwanten, die hem onthaalden en hun verontschuldiging ervoor aanboden dat hij zoo weinig waardig gehuisvest zou worden.

Nrpati halintang ing Banasara mwang i Sangkan adoh | datèng i paminggir ing pura pilih ghatita rwa huwus | sakahènu sök <sup>5</sup> lèbuh nika gajāçwa padāty asusun | kimuta marang kèbo gawaya paṇḍarat arddha penuh || 2 ||

D. i. De Vorst, na Banasara en verder Sangkan gepasseerd te zijn, kwam aan den omtrek van de Hoofdstad toen het reeds twee uur geslagen had. Overal waar men langs kwam, was de hoofdweg stopvol door de ophooping van olifanten, paarden en voetknechten; daarbij kwamen nog de buffels en gawaya's aan leidsels in zeer groote menigte.

¹D. i. de vader en de oom, de eerste resideerende te Singhasāri, de tweede te Wengker; zie Zang 3 en 4.

Deze twee Koninklijke Hoogheden waren de zwagers van Hayam Wuruk; vgl. Zang 5 en 6.

<sup>\*</sup> Zie 't KBWdb. i. v. (I, 768).

<sup>\*</sup> Verbeterd uit awan sakathan.

<sup>5</sup> In den tekst söt.

<sup>6</sup> Zie Zang 50, 5; met noot 1. (Noot van 1918).

Kadi tinitah — — 1 lari sakrama yanpadulur | nrpati Pajang saha priya sabhrtya sirān rumuhun | nrpati ri Lasem ri wuntat ira mangkat amuwah tanadoh | ratha nira kapwa çobhita maweh suka ning lumihat || 3 ||

D. i. Als geordend trok (de stoet) die in behoorlijke orde volgde. De prins van Pajang met zijne beminde vrouw en dienaren was vooraan; de prins van Lasem 2 volgde daarachter op geringen afstand. Hun rijtuigen, alle even prachtig, wekten het genoegen der toeschouwers.

Narapati ri Dahā nṛpati ri Wĕngkĕr umunggw i wugat | nṛpati ri Jīwane wuri sabhartta ³ sabhṛtya tumut | makapamĕkas ratha nṛpati kīrṇṇa sapaṇṭa pĕnuh | pirang iwu kapwa sāyudha tikang ⁴ bhaṭa mantry angiring || 4 ||

D. i. «De Vorstin van Dahā en (haar gemaal) de Vorst van Wengker s bevonden zich daarachter; de Vorstin van Jiwana met haar echtgenoot s en dienaren volgde daarachter. De wagen van den Vorst sloot de rij, met een dichten drom in alle richtingen: ettelijke duizenden, alle gewapend, telden de soldaten en bevelhebbers (mantri) die hem, vergezelden.

Tucapa tikang wwang ing lebuh atambak i tambing atip | atetel ayo manganti ri halintanga sang nṛpati | daraḍara tang wadhū metu mareng lawang atry arebut | hana kahuwan salampur i panas 7 nika yarpalayū || 5 ||

D. i. «Laten wij spreken van de menschen op den grooten weg die in drommen aan den kant als het ware een afsluitdam vormden. Dicht op één wachtten zij geduldig <sup>8</sup> op 't voorbij komen van den Vorst. Haastig liepen de vrouwen uit naar de deur, rumoerig om een plaats vechtende; er waren er van wie 't kleedje <sup>9</sup> los ging in haar drift bij 't loopen.»

Ikanang adoh grhanya marébut kayukayw aruhur | makaburayut ri pāng nika rārātuhā manwam atōb |

In den tekst ontbreken drie lettergrepen.

Anders genaamd «Vorst van Matahun», omdat hij gehuwd was met de Vorstin van Lasëm.

<sup>\*</sup> Zoo leze men voor bharttra.

<sup>\*</sup> Foutief kikang in den tekst.

<sup>5</sup> Vgl. Zang 4.

<sup>6</sup> De ouders des Konings.

<sup>7</sup> In den tekst lpanas.

<sup>8</sup> Ayo ma° voor ayem ma\*.

<sup>9</sup> Salāmpur is zeker een bijvorm van salampura, salampuri, een stof uit Serampur in Indië; het is dus een kleedingstuk.

hana tirisan lirang ywa pinanek nika tanpanahā | sahaja lalī'n katon pijer anona juga ng kinire || 6 ||

D. i. Degenen wier huizen ver af waren, beijverden zich om plaats te vinden in hooge boomen, aan wier takken meisjes, oudere en jongere, in drubbels (trossen) zich vastklemden. Sommige klommen onvervaard op kokosboomen en pisangstammen; als onverschillig dat zij in 't oog vielen 1, was het eenige wat zij voorhadden niets anders te doen dan kijken.

Ri ḍatĕng irang narendra kalaçangka humung mabarung | sahana nikang wwang ing lĕbuh ² umĕṇḍĕk arĕs mararĕm | ri kahaliwat nirātri tikanang ³ mangiring ri wugat ⁴ | gaja kuda garddabhoṣṭra gulungan gumulung tanarĕn || 7 ||

D. i. «Bij de aankomst des Konings weergalmden de bekkens en klaroenen in accompagnement; alle menschen op den hoofdweg bukten in stil ontzag. Toen hij voorbijkwam joelde de begeleidende achteraankomende stoet. Olifanten, paarden, ezels, kameelen liepen in een verwarden klomp dooréén zonder ophouden.»

### ZANG 60.

(Ibidem.)

De volgende regels zijn in de maat Tāmarasa of Abhinawatāmarasa.

Ikang adarat bala peka marāmpak | pipikupikul nika kīrņņa ri wuntat | marica <sup>5</sup> kasumbhā kapas kalapa wwah |~ kalar asēm pinikul saha wijyan || 1 ||

D. i. Te voet marcheerden de infanteristen in gesloten gelederen; daarachter gingen verspreid de dragers van lichtere vrachten. Zij droegen peper, saffloers, katoen, kokosnoot, betelnoot, tamarinde en sesamum.

> I wuri tikang mamikul <sup>6</sup> abwat | kapasahar epwan arimbit anuntun |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. i. aan de onbescheiden blikken van onder blootgesteld.

Lunguh in den tekst is een schrijffout.

Foutief gedrukt \*trik gikanang.
 Conjectuur voor ringuntät.

<sup>5</sup> Zoo leze men voor mirica.

In den tekst mamitul.

kirikirik ing těngah ing kiwa běñjit <sup>1</sup> | pitik itik ing kisa mewěd arangkik || 2 ||

D. i. «Daarachter kwamen zij die zware vrachten droegen; [....] \* met moeite en belast leidden zij aan zeelen jonge honden rechts, biggen links; kippen en eenden in kabassen (vervoerde men), zwoegende, moeilijk voortgaande onder den last. » \*

Sasiki pikul pikulanya maghanta | kacu kacubung bung upih kamal anwam | tapi kukusan haru dang dulang uswan | lwir amurutuk çaranya ginuywan || 3 ||

D.i. De verschillende vrachten hadden een voor een ghanță ('s) 4, Terra japonica 5, doornappels, bamboespruit, en hulsels van de bladstelen van de pinang, jonge tamarinde, wannen, kukusan's 6, halfgare rijst, kookpotten, houten bakken, wrijfhouten (om vuur te maken). Het was alsof de — er van uiteenspatten (of: sprankelden), waarover men lachte.

Nṛpati parĕng ḍatĕng i pura warṇṇan | tĕlas umulih ri ḍalĕm ira sowang | atutur i solahulah nira nguntĕn <sup>7</sup> | asing anukāna para swa ginōng twas || 4 ||

D. i. Er worde verhaald dat tegelijkertijd dat de Vorst in de Hoofdstad aangekomen was, (de volgelingen) afzonderlijk naar hun huizingen terugkeerden. Zij deden verslag van wat zij al zoo gedaan hadden; aan al wat genoegen kon geven aan de hunnen werd voldaan.

#### ZANG 61.

### (Ibidem.)

De maat hiervan is een soort Atijagatī, die mij uit Indische bronnen niet bekend is.

<sup>1</sup> Conjectuur voor beneit.

<sup>\*</sup>Sahar ontbreekt in 't KBWdb.; de beteekenis opgegeven in 't Jav. Wdb. [«schuim»]
past niet.

<sup>- \*</sup> Mijne vertaling van arangkik, dat in 't KBWdb. ontbreekt, berust op de veronderstelling dat het een bijvorm is van Jav. r\u00e4n g k\u00e4k, r\u00e4n g k u k.

<sup>6</sup> Ghanţā isin de eerste plaats ıklok, schel»; doch is ook de naam van meer dan één plant [met name het Jav. kruid ganţi, Ligustrum glomeratum Bl.; KBWdb. IV, 645].

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Maleisch kacu [= catechu]; 't KBWdb. (II, 41) geeft als beteekenis op: «betel».

Een van bamboe gevlochtene kegelvormige mand waar de rijst in gedaan wordt, om in een [dang of] dan dang gekookt te worden.

<sup>7</sup> Een bijvorm, schijnt het, voor ngüni.

Lunghā ng kāla nrēpati tan alawas ring rājya | prāpta ng Çāka dwi gaja rawi Bhadra ng māsa | ngkā ta Çrī-nātha mara ri Tirib mwang Sömpur | burwan sarsök yyalas ika dinulunyākweh 1 || 1 ||

D. i. «Na verloop van tijd bleef de Vorst niet lang in de residentie: in 't Çāka-jaar 1282, de maand Bhādrapada, ging Z. Maj. de Heerscher naar Tirib en Sömpur, waar hij van 't zeer overvloedige wild in de bosschen een groote menigte in 't gezicht kreeg.»

Ndan ring Çāka tri tanu rawi ring Weçāka | Çrī-nātha mūja mara ri Palah sabhṛtya | jambat sing rāmya pinaran irān lālitya | ring Lwang-wĕntar mmangu ri Balitar mwang Jimbe || 2 ||

D. i. En in Çāka 1283, in (de maand) Waiçākha, ging Z. Maj. de Heerscher met zijn dienaren naar Palah om devotie te verrichten. Alle schoone plekken bezocht hij zich vermeiende; te Lwang-wentar gaf hij zich over aan dichterlijk gemijmer, te Balitar en Jimbe.»

Jañjan sangke Balitar angidul tüt märgga | sĕngkān poryyang gatarasa tahĕnyādoh wwe | ndah prāpteng Loḍaya sira pirang rātry angher | sakte rūm ning jaladhi jinajah tüt pinggir || 3 ||

D. i. Opgebroken zijnde uit Balitar ging hij Zuidwaarts langs moeilijk toegankelijke plaatsen, waarvan de boomen saploos waren door den verren afstand van water. Te Lodaya aangekomen vertoefde hij daar eenige etmalen. Daar hij zeer veel hield van de bekoring der zee, doorkruiste hij de streek langs het strand.

Sah sangke Loḍaya sira manganti ri Simping | swecchānambyāmahajönga ri sang hyang dharmma | sāk ning prāsāda ³ tuwi hana dohnyāngulwan | nā hetynyān banguněn angawetan mātra || 4 ||

D.i. Hij vertrok uit Lodaya en verbleef te Simping, begeerig van de gelegenheid gebruik te maken om 't heiligdom te herstellen. De toren was ingestort en bevond zich op eenigen afstand westelijk. Dat was de reden waarom die iets naar 't oosten opgericht moest worden.

<sup>1</sup> De tekst heeft tegen de maat dinulwan.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hieruit schijnt men te moeten opmaken dat er in Palah een heiligdom was, of nog waarschijnlijker te Simping, genoemd in vs. 4. [Verg. Zang 78, 2 voor Palak. En 70, 1—2, met 74, 1 voor Simping.]

Conjectuur voor 't onmogelijke prasangda.

### ZANG 62.

(Ibidem.)

De maat is een soort Kṛti.

Mwang tekang parimāṇa tapwa pinatūt wyaktinya lāwan praçāsti | hetunyān tinēpan samāpta <sup>1</sup> dinēpan pūrwwādi sāmpun tinugwan | ndan sang hyang kuṭi ring Gurung-gurung inambil bhūmya sang hyang sudharmma |

gontong Wişnu rineka 2 bajradharanekā panghěli Çrī-narendra | 1 ||

D. i. En de afmetingen werden in overeenstemming gebracht met de opgaven in de stichtingsoorkonde. Daarom werd volgens de maat van 't model alles bij vademen afgemeten en werden in 't Oosten enz. bakens geplaatst. Daarop werd het heilige klooster te Gurung-gurung genomen als grond voor den heiligen graftempel. Een —(?) van Wiṣṇu afgebeeld als Donderbeitel-drager gaf Z. Maj. de Vorst daarvoor in ruil.

Ryy antuk Çrī-narapaty amārgga ri Jukung Joyānabajrān pamūrwwa |
prāptārāryyan i Bajra-lakṣmi n-amĕgil ring Çūrabhāṇe sudharmma |
eñjing ryy angkat irān-parāryyan i Bĕkĕl sontĕn ḍatĕng ring swarājya |
sakweh sang mangiring muwah tĕlas umantuk ring swaweçmanya sowang ||2||

D. i. 'Bij den terugkeer van Z. Maj. den Vorst nam hij den weg over Jukung en Joyāna-bajra in oostelijke richting. Hij verpoosde in Bajra-lakşmi, terwijl hij te Çūrabhāṇa in den graftempel overnachtte. Den volgenden morgen vertrokken, verpoosde hij te Běkěl en kwam 's avonds aan in zijn Hofstad. Allen die in zijn gevolg waren keerden ook ieder naar zijne woning terug.

#### ZANG 63.

(Ibidem.)

Deze Zang is in Sragdharā-maat.

Eñjing Çrī-nātha warṇṇan mijil apupul aweh sewa ring bhṛtya mantrī |
āryyādinya ng marĕk mwang para patih atatā ring witāna n-palinggih |
ngkā sang mantry āpatih wīra Gajamada marĕk sapraṇamyādarojar |
an wwantĕn rājakāryyolihulih ³ nikanang dhāryya ⁴ haywa pramāda || 1 ||

<sup>1</sup> Voor sam äp a in den gedrukten tekst.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zoo lees ik instede van rareka.

<sup>\*</sup>In den tekst \*ryyālihulih.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Een onjuiste vorm voor dhairyya, die echter van den dichter zelven afkomstig kan wezen.

D. i. «Den volgenden morgen kwam Z. Maj. de Heerscher met gemalin naar buiten en verleende audientie aan zijne dienaren en Mantri's. De Ārya¹ was de eerste die zijne opwachting maakte, en de Patih's die naar rangorde in de open staatsiehal gezeten waren. Toen maakte de Mantri Rijksbestierder, held Gajamada, zijne opwachting en sprak met nederige buiging: «De Koning heeft een taak te vervullen, die naar 't gevoelen van ernstige menschen niet mag verzuimd worden».»

Ājñā Çrī-nātha sang Çrī-Tribhuwana-wijayottunggadewī |
çraddhā Çrī-rājapatnī wĕkasana gawayĕn Çrī-narendreng kaḍatwan |
siddhā ning kāryya ring Çāka diwaça maçirah warnna ring Bhadramāsa |
sakweh Çrī-nātha rakwāwwata taḍah iringĕn de para wṛddha mantrī || 2 ||

D. i. «De Vorstin, H. Maj. Tribhuwanawijayottunggadewī, beveelt, dat het doodenoffer <sup>2</sup> van de Koningin eindelijk door Z. Maj. den Vorst in de Kraton moet verricht worden. De plechtigheid moet plaats hebben in 't loopende jaar op een tijd beginnende den 4<sup>den</sup> der maand Bhādra. Alle Koninklijke Hoogheden moeten <sup>2</sup> (offer)spijs bijdragen, benevens de oud-Mantri's».»

In deze strofe komt het een en ander voor wat voor de tijdgenooten duidelijk genoeg was, maar waarnaar wij in het duister rondtasten. Vooreerst blijkt niet of de Koningin-Moeder als Regentes vóór de troonsbeklimming haar zoon haar wil te kennen had gegeven of daarna. Verder is de uitdrukking: doodenoffer van de Koningin dubbelzinnig, doch er kan alleen bedoeld zijn een offerfeest van harentwege aan hare en haar zoons voorouders. Ook in de Pararaton vindt men gewag gemaakt van 't doodenoffer, dat blijkbaar als een belangrijke gebeurtenis beschouwd werd; de korte vermelding van 't feit luidt aldus: tumuli paçraddhan agung i Çaka pat-ula-rotunggal, daarop had het groote Çrāddha-offer plaats in 1284 (1362 A.D.).
Nāhan ling sang sumantrī tēka subhaya maweh tuṣṭa ri Çrī-narendra | sontēn prāptomarēk tang para ḍapur aputih sajjanādinya wijña | mwang mantry āsing wineh thāny asuruhan amakādy āryya Rāmādhirāja | tan len göng ning byayānu sinaḍasaḍa(?) ginoṣṭī harēp Çrī-narendra | 3 ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Het is niet duidelijk welke functies deze hooge waardigheidsbekleeder te vervullen heeft; volgens 'tKBWdb. (I, 121) s.v. äryya is de Raden Arya de eerste staatsdienaar, wiens plaats aan den kop van den olifantis. [Doch zie strofe 8.]

<sup>2</sup> Er staat craddhä, doch bedoeld is craddha.

<sup>\*</sup> Door een drukfout stond hier: moesten. (Noot van 1918).

<sup>\*</sup>In het slot der bespreking van Zang 69 hierachter, neemt Prof. Kern aan, dat met «de Koningin» bedoeld is Prajfäpäramitä, de grootmoeder van Hayam Wuruk. Verg. ook Zang 67, 2. (Noot van 1918).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Parar. (1896), p. 29 (vertaling 185).

Verbeterd nit sujyanādhi.

D. i. «Zoo sprak met (algemeene) instemming de voortreffelijke minister, wat den Vorst vreugde schonk. Des avonds kwamen de huislieden <sup>1</sup>, de witte monniken <sup>2</sup>, de deugdzame mannen <sup>3</sup> enz., de geleerden, en de Mantri's die beleend zijn met apanage-gronden, met Ārya Rāmādhirāja aan 't hoofd. <sup>4</sup> Het was de grootte der uitgaven (voor de feestgeschenken) die in tegenwoordigheid des Konings geraamd <sup>5</sup> en besproken werden. <sup>3</sup>

Byātītan meh těkā ng Bhādrapada ri tilěm ning Çrāwaṇa 6 teki warṇṇan | sakwehuya ng citrakārānikanikēl amangun sthāna singheng wanguntur | dudw ang mālad wawan bhojana bukubukuran mwang tapēl saprakāra | milw ang paṇḍe ḍaḍap kāñcana rajata paḍewēr mmatāmbēh swakāryya | 4 ||

D. i. «Daarna, onmiddellijk vóór ('t begin van) Bhādrapada op den laatsten dag der donkere maan van Çrāwaṇa, — het zij (hier) vermeld —, verdubbelden alle schilders hun ijver in 't opmaken van de «Leeuwenplaats» in de Manguntur (verheven zitplaats van den Vorst op groote feesten). Anderen sneden spijsbakken, stempels en beelden in soorten; mede hadden makers van dadap's 7, goud- en zilverwerkers het druk met het uitoefenen van hun bezigheden.»

# ZANG 64.

(Ibidem.)

De maat is Çārdūlawikrīdita.

Ndah prāpta ng çubhakāla sāmpun atitah tekang sabhānindita | ngkāne madhya witāna çobhita riněngga lwir prisadyyāruhur | tunggal tang mabatur çilāsaka rinaktārija wuwung hinyasan | saçry āpan pada munggw i sanmuka nikang singhāsanātyadbhuta || 1 ||

D. i. «Toen nu't gunstige tijdstip was aangebroken, had het onberispelijke gezelschap zich bereids naar rangorde geschaard. In 't midden der open

Anders gezegd avrijboeren». Dit schijnt de beteekenis van dapur te wezen, Skr. kutumbin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «De witten» zijn naar ik gis, een klasse van geestelijken, die overeenkomen met de pändar in's in Indië, z. v. a. dorpsgeestelijken.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dezulken komen in Indische geschriften meermalen voor als een bijzondere klasse; zoo o. a. in de Saddharma-pundarika, p. 4 (mijn Eng. vert., 1884).

<sup>4</sup> Het is niet geheel zeker of wij hier een eigennaam voor ons hebben. [Verg. strofe 1].

<sup>5</sup> Tk veronderstel dat sada, hetwelk in 't Jav. Wdb. gelijk gesteld wordt met sada, genomen is in den zin van rada.

De gedrukte tekst heeft Çrāwaņo.

<sup>7</sup> D ad a p is volgens 't Jav. Wdb. (1901, II, 868): seen in leder uitgesneden tak met bladeren en daarop in het midden een wajangpop ten halve lijve, dien de dansers bij zekeren dans als een schild in de hand houdens.

feesthal (witāna) prijkte een hoog Prisaḍi-beeld.¹ Ook had (de hal) een batur [stoep] van rotssteen; de stijlen waren roodgekleurd; de nokbalk was mooi versierd. Het was een schoon schouwspel, zooals allen daar zaten met het aangezicht naar den wonderschoonen troon gekeerd.»

Kulwan maṇḍapa sapralamba winangun sthāna narendrāpupul | lor tekang taratag pinik midĕr amūrwwātumpatumpa wugat | strī ning mantri bhujangga wipra ng inahā talpanya sāmpun pĕpĕk | ngkāne dakṣiṇa bhṛtyasanggha taratagnyāsangkya kīrṇṇāsusun || 2 ||

D. i. «Ten Westen was een pendapa met draperieën gemaakt als plaats voor den Koning met gemalin. Ten Noorden waren de versierde afdaken, die naar 't Oosten een kring vormden met verdiepingen van achteren. De zitplaatsen die gereserveerd waren voor de vrouwen der Mantri's, Pandita's en Brahmanen, waren reeds dicht bezet. In 't Zuiden was het afdak tot boven toe vol van een ontelbare dienaarschaar.»

Ndan tingkah ni gawe narendra wěkas ing Sarwwajñapūjādhika <sup>2</sup> | sakweh sang wiku Boddhatantra gata sākṣīng maṇḍalālekanā | mukya sthāpaka sang purohita maṣadpāde sudharmmenadhi(?) | labdhāwega suçīla sātwika tětěs ring çāstra tantratraya || 3 ||

D. i. \*De wijze nu waarop het door den Vorst ingestelde feest gevierd werd, was het non plus ultra van vereering van den Alwetende (Buddha). Al de monniken van de Buddhistische leer stonden als getuigen in den beschreven kring, met aan hun hoofd den Sthāpaka als voorganger werkzaam in den graftempel 4. Hij was bezield van vrome aandoening, zedelijk, hoogst deugdzaam, volkomen doorgedrongen in de leer der Drie Tantra's.»

Het is duidelijk dat het Çrāddha, zooals dat hier beschreven wordt, een Buddhistisch karakter draagt, hetgeen niet te verwonderen is, dewijl de plechtigheid gevierd werd op verlangen der Koningin-Moeder, die een ijverige aanhangster van 't Buddhisme was. §

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In 't KBWdb. (IV, 1912, p. 101) vindt men opgegeven prisadi, doch zonder vertaling. Uit de aldaar sangehaalde woorden schijnt te volgen dat het een benaming is van zekere te vereeren wezens. — (Zie Bhrisadi in Zang 83, 6, en daarbij Prof. Kern's noot. Toevoeging van 1918.)

Voor ojādhitā.

De beteekenis van şa dp ā da, wanspelling voor şa tp ā da, is mij onbekend; eigenlijk is het «als een bij». Overdrachtelijk beteekent het «de inkomsten trekken», maar ook «werkzaam zijn».

<sup>\*</sup>Inadhī is stellig niet geheel juist. Mogelijk inadhi, z. v. a. «als hoofdleeraar», «als superieur».

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Aangaande zulk een Buddhistisch Çrād dha, eenigszins te vergelijken met het brengen

Sangke wṛddha nirān sahasramāsa ring swotpatti manggöng tutur | wwanten hīna nireng swakāya kimuta ng satçişya makweh marek | ngkā mpungkw ing Paruh aprasiddha patangan lāmpah nireng maṇḍala | mudrā mantra japānut udhara(?) minuṣṭy angde tepet ning hiḍep || 4 ||

D. i. «Wegens zijn ouderdom, duizend maanden sedert zijne geboorte, had hij, steeds de heilige overleveringen bestudeerende, lichamelijke gebreken, maar zijne talrijke goede leerlingen stonden hem bij. Toen verrichtte Zijn HoogEerwaarde van Paruh den dienst als handlanger in den kring. mudrā's (houding der vingers), spreuken, prevelgebeden — — werd ter hand genomen, hetgeen de gedachten fixeerde.»

Tanggal ping rwa welas mangiñjem irika swah sūtrapāṭheniwö | mwang homārccana len pariçrama samāpte prāpta ning swah muwah | sang hyang Puspa yinoga ring wengi linakwan supratiṣṭa kriyā | pöh ning dhyāna samādhi siddhi kinenāken ¹ de mahāsthāpaka | 5 ||

D. i. \*Op den 12<sup>den</sup> der maand werd de kanonieke tekst opgelezen, welke (de zielen) oproept ten hemel, <sup>2</sup> met offerande en handelingen die ten einde waren bij 'tbereiken van den hemel. De heilige Puspa<sup>3</sup> werd door yoga (tooverkunst) opgeroepen; des avonds werd de ceremonie van de goede oprichting <sup>4</sup> verricht. De uitwerking van diep gepeins en godsdienstige aandacht en betoovering was door toedoen van den Groot-Sthāpaka verzekerd.

In 't voorgaande is veel duisters, wat bij meer bekendheid met het Tantrisch ritueel wel duidelijker zal worden. Men vergelijke vooral De Groot, o. c. p. 333, waar de voorstelling eenigszins afwijkt.

van zielmissen, zoowel voor de voorouders als voor de levenden, vindt men bijzonderheden in Waddell's Buddhism of Tibet (1895), p. 98-99, waar o.a. te lezen is: a Then Buddha continued: a On the 15th day of the seventh month, the priests of the ten quarters being gathered together ought to present an offering for the rescue of ancestors during seven generations past, as well as those of the present generation, every kind of choice food and drink, as well as sleeping materials and beds. These should be offered up by the assembled priesthood as though the ancestors themselves were present, by which they shall obtain deliverance from the pains, and be born at once in a condition of happiness in heaven». And, moreover, the World-honoured One taught his followers certain words to be repeated at the offering of the sacrifices, by which the virtue thereof would be certainly secured.

Vgl. vooral De Groot, Jaarlijksche feesten en gebruiken van de Emoy-Chineezen (Verhand. Bat. Gen. XLII, (1883), 320—345.

In den tekst staat kinnäkin.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Er wordt niet gezegd wie opgeroepen worden, doch dat zullen toch wel de voorouders zijn, die in de hel gescht worden te zijn.

<sup>8</sup> Wat voor een wezen Puspa is, heb ik niet kunnen opsporen. Hij komt later, Zeng 67, 2, nog eens voor [als Puspa carīra].

<sup>\*</sup> Vermoedelijk van 't beeld in den tempel.

### ZANG 65.

(Ibidem.)

Deze Zang is in een soort van Wikrti gedicht.

Eñjing pūrnnamakāla kāla ni wijil nira pinarēk i madhya ning sabhā | ghūrnna ng kāhala çangka len paḍaha gañjaran i harēp asangkya mangdulur ring singhāsana çobhitāruhur mānuṣa kahanan irān winūrṣita | sakweh sang para Sogatānwam atuhā tělas apupul amūja sakrama | 1 | 1 |

D. i. «De morgen van vollemaansdag was het tijdstip dat hij (de Vorst) naar buiten kwam ter zitting in de audientiezaal (sabhā). De bekkens, klaroenen en pauken weerklonken voorop, talloos op elkaar volgende. Op den prachtigen troon, hoog boven (andere) menschen gezeteld, ontving hij 't huldebetoon: alle Buddhistische geestelijken, ouden en jongen, gezamenlijk brachten behoorlijk hun vereering.»

Ngkā ta Çrī-nṛpati n-parĕng marĕk amuspa saha tanaya ¹ dāra sādara ² | milw ang mantry apatih Gajamada makādi nika paḍa masö ³ mahān marĕk | mwang mantry ākuwu ring paminggir athawā para ratu sahaneng digantara | sāmpunyān paḍa bhakty amūrṣita palinggihan ika tinitah yathākrama || 2 ||

D. i. «Daarop boden de prinsen die gelijk ter audientie waren, eerbiedig hun hulde aan met hun kinderen en vrouwen. Mede (was er) de Rijksbestierder Gajamada aan 't hoofd van hen die voorwaarts traden, met voornemen hun opwachting te maken; alsook de goeverneurs van de stranddistrikten en al de prinsen van de verschillende windstreken. Nadat zij hun onderdanige hulde bewezen hadden, namen zij hun zitplaatsen 4 in, volgens behoorlijke orde gerangschikt.»

Çrî-nātheng Paguhan sireki rumuhun humaturakēn anindyabhojana | sang Çrī-Handiwahandiwa lwir i tapēl nira n-amawa dukūla len sērēh | Çrī-nātheng Matahun tapēl nira sītawṛṣabha hana mamiṇḍa Nandinī | yekāmētwakēn artha bhojana mijil saka ri tutuk apūrwwa tanpēgat | 3 |

D. i. «Z. Hoogheid de Vorst van Paguhan was de eerste; hij bood aan onberispelijke eetwaren. Z. Hoogheid van Handiwahandiwa <sup>5</sup> (gaf) een beeld-

<sup>1</sup> lu den tekst foutief tathanaya.

<sup>\*</sup>Zoo leze men voor sādā.

<sup>\*</sup> Verkeerdelijk in den tekst maso.

In würsita ligt het begrip van «eeren»; hier wordt het gebezigd op soortgelijke wijze als in 't Skr. alankaroti, «sieren». Tot een geëerd persoon zegt men, wanneer men hem uitnoodigt plaats te nemen: äs anam alankriyatäm.

<sup>5</sup> Een van elders onbekend gebied. Handiwa is van onzekere beteekenis; zie 't KBWdb. i. v. (I, 46).

werk van zulk een voorkomen dat het fijne kleedingstof van Dukūla¹ en betel droeg. Z. Hoogheid de Vorst van Matahun, diens beeldwerk was een witte stier of stelde Nandinī² voor, welke geld en eetwaren voortbracht, die onafgebroken uit haar verwonderlijk kunstig gemaakten snuit te voorschijn kwamen.»

Sang Çrī-nātha ri Wěngkër apněd awawan yaça pathani tadah nirādhika | sarwwendah racananya mūlya madulur dhanawitaraņa wartta ring sabhā | Çrī-nātheng Tumapěl tapěl nira tang ³ endah araras açarīra ⁴ kāminī | kapwāteki matunggalan dina sírānpawijil i kawicitran ing manah || 4 ||

D. i. «Z. Hoogheid de Vorst van Wengker gaf als feestgeschenk iets uitmuntends: een keurige bale met rustbank; alles fraai bewerkt en kostbaar; het ging vergezeld van een gepaste uitdeeling van geld. Het beeldwerk van Z. Hoogheid den Vorst van Tumapel, dat verrukkelijk schoon was, stelde minnende vrouwen voor. Dezen leken alle even neerslachtig, waaruit de radeloosheid 5 van hun geest bleek.»

Mukya Çrī-narapaty apūrwwa giri Mandara wawan ira bhojanādbhuta <sup>6</sup> | kālanyān pinutēr tapēl wiwudhadaityagaņa midēr arēs twas ing mihat | lēmborātyaya göngnya kābhinawa <sup>7</sup> polaman angēbēk aliwran angdulur | kadyāgrah mawērö tēkap ni bañu ning tasik amēwēhi rāmya ning sabhā | 5 |

D.i. De kroon spande de Vorst met als onvergelijkelijke bijdrage te geven een wonderschoone feestgave: de berg Mandara 8 (voorgesteld) terwijl deze (als karnstok) gedraaid werd door de beelden van goden en demonen in de rondte; de vrees sloeg de toeschouwers om 't hart. Ongemeen groote vervaarlijke lëmbora-visschen, door elkander dwarrelende in het volle vischbassin, als waren zij ziek, bedwelmd door 't zeewater, verhoogden de schoonheid van de audientiezaal.

Ndann angkën dina salwir ing tapël asing lëwih adhika niwedya don ika

¹ Blijkens Prof. Kern's stukje in Bijdr. Kon. Inst. 7, I (1908), p. 442, wordt in de Bhārata-Yuddha VI, 5 — niet: 44, 5 » — cnaast elkaar dukūla, cako en cawěli genoemd »; blijkbaar alle drie als kleedingsstoffen. Zie 't KBWdb. II (1899), p. 489 voor dukūla; en verg. i. v. cako, I (1897), p. 602. (Noot van 1918).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De koe van Wasiştha, die kāmaduh was, alles wat men wenscht voortbracht. Welbekend is de Indische sage van den strijd tusschen Wasiştha en Wiçwamitra om haar bezit.

<sup>5</sup> Conjectuur voor kan g.

<sup>4</sup> Verbeterd uit agarīra.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Ka wicitran houd ik voor ontstaan uit een verkeerd gelezen wicitta. Opmerkelijk is het dat ook in Skr. teksten wel eens waicitrya instede van waicittya voorkomt.

<sup>6</sup> Bhojana is eigenlijk «spijs» en ook «spijziging», vooral een onthaal bij feesten. Hier, denk ik, is bedoeld «feestgave».

<sup>7</sup> Foutief in den tekst kāhinawa.

<sup>\*</sup> De heilige berg, die, gelijk men weet, volgens de Indische mythe bij 't karnen van den Oceaan, door de goden en demonen tot karnstok diende.

strī ning mantry upapatti wipra dinuman sakari nika duwēg matunggalan | mwang sang kṣatriya wandhawa nrēpati mukya sira rinawēhan sasambhawa | len sangkeng warabhojanedēridēr edran i sabala narendra ring sabhā || 6 ||

D. i. En elken dag beijverde men zich allerlei beeldwerken die bijzonder uitmuntten als offeranden aan te bieden. De vrouwen der geestelijke rechterlijke ambtenaren en brahmanen kregen hun aandeel van wat overschoot, zoodat ieder genoeg had. Ook de voornaamste Kşatriya's, verwanten van den Vorst, werden naar behooren bedeeld; buitendien werden keurige spijzen rondgedeeld onder de troepen des Vorsten in de feestzaal.»

Bij De Groot, o. c. p. 335 staat: «Het zenith van de voedingsfeesten ligt in het midden van de maand. Want de 15de is de eigenlijke officieele offerdag.»

### ZANG 66.

# (Ibidem.)

De vertaling van dezen Zang stuit op allerlei bezwaren, die ik niet weet te overwinnen, zoodat ze in menig opzicht zeer onzeker is. Toch heb ik gemeend mij aan een vertolking te moeten wagen, al was het maar om de aandacht op de talrijke moeielijkheden te vestigen. Hetzelfde geldt van de twee volgende Zangen. De maat is een specie van Abhikrti.

De 1ste strofe luidt aldus:

Eñjing rakwa kaping nëm ing dina Bhaṭāra narapati sabhojanākrama marēk mwang sang kṣatriya sang paḍādhika pēnuh yaça bukubukuran rinĕmbat asusun

dharmmādhyakşa kalih sireki n-awawan banawa pada winarṇṇa bhāwa 2 kakidung |

göngnya lwir tuhu palwa gong bubar agenturan angiring aweh resep ning umulat || 1 ||

D. i. \*Des, morgens van den 6<sup>den</sup>, een Zondag <sup>3</sup> maakten de Vorsten behoorlijk hun opwachting met hun feestgeschenken, en ook de voornaamste Kşatriy a's. Vol was het van de tempelvormige stellages(?), die in hoopen aangevoerd werden. De twee hoofdrechters gaven als bijdrage booten, alle ——— <sup>4</sup>, die zoo groot waren als wezenlijke booten. Gong's, weêrgalmende van alle kanten, vergezelden ze, wat den toeschouwers genoegen gaf.

\*Deze vertaling van dina Bhatāra is geheel onzeker, en steunt eigenlijk alleen op de beteekenis van Skr. Bhattārakavāra, als opgegeven in 't Pet. Wdb.

Wat met winarnna bhawa kakidung bedoeld is, kan ik niet raden. Winarnna bet, o.a. «beschreven» en ook «gekleurd». Bhawa is «toestand, aard, gemoedstemming, gezindheid, genegenheid». Kakidung is «bezongen».

Of \*geestelijke rechters, mantri's en brahmanen.

De tekst heeft bhawa tegen de maat.

Het is mij niet duidelijk hoe hier van «den 6den» sprake kan wezen, nadat in den vorigen Zang reeds de audientie van den Koning op vollemaansdag beschreven is, tenzij bedoeld is «op den zesden dag daarna». Met «de Vorsten» zullen wel bedoeld zijn die, welke in den vorigen Zang vermeld zijn.

Rātryan sang mapatih Gajamada rikang dina muwah ahatur niwedya n-umarēk |

stry anggeng çoka tapel nirārjja ri heb ing bhujagakusuma rājasāsrang awilēt | mantry āryyāsuruhan pradeça milu len para ḍapur ahatur niwedya nangiring |

akweh lwir ni wawanya bhojana hanan plawa giri yaça matsya tanpapëgatan || 2 ||

D. i. «Tegen den avond van dien dag bood de Patih Gajamada wederom, toen hij zijne opwachting maakte, een feestgeschenk aan: rouw bedrijvende vrouwen, wier beelden schoon waren, onder bedekking van dicht dooreengeslingerde Nägapuspa- en Räjasa-bloemen. De Mantri's, Ärya's, heeren van dorpen, en huislieden, kwamen mede hun feestgeschenken aanbieden; hun bijdragen waren van allerlei aard: spijzen of booten, bergen(!), gebouwen(!), visch, zonder ophouden».

Wat 'bergen' en 'gebouwen' hier te maken hebben, is niet duidelijk!

Atyadbhuta halëp ni käryya naranatha wekas i wekas ing mahottama dahat apan ring dina sapta tanpegat tikang dhana wasana sabhojanaparimita lumre sang caturaçrama pramuka sang dwija milu paramantry asangkya kasukan

kahyunhyun juru samy amalwang atépat kapilarih ika lwir ambuh umili 1 3

D. i. \*Buitengemeen schoon was wat de Koning deed, het allerpuikste van 't allervoortreffelijkste: want op den zevenden dag werd onafgebroken geld, kleeding, met onbegrensd veel spijzen uitgedeeld aan de menschen der vier levensstadiën te beginnen met de brahmanen \*; mede werden ongeteld veel staatsbeambten (mantri) begiftigd, hoofden onthaald, die te weinig de juiste maat hielden: er werd druk geschonken, het vloeide als water.

Sarsök tekang aninghaninghali sakeng daçadik atétél atri tanpaligaran | fingkah ning pasabhan lawan sang ahatur tiadah atiki tinonya n-asrang arébut |

çri-rājā rikanang witāna mangigēl bini bini juga tang maninghali marēk

Conjectuur voor ambut umili.

<sup>\*</sup>Het is zeer zonderling, tespreken van de lieden der vier ägrama's, met de brahmanen aan 't hoofd, vermits de brahmanen een kaste vormen, niet een levensstadium. Het heeft er veel van, of de dichter, hoe ongeloofelijk ook, ägrama verwart met kaste. — (Zie nader noot 8 bij Zang 78, 7; en Zang 81, 2. Toevoeging van 1918.)

kapwālinggih atiņdih agelar angebek hana lali ring ulah kawongan umulat 4

D. i. «In groote menigte waren er toeschouwers uit alle windstreken, in dichte groepen, onafgebroken juichende; elkaar om een plaats verdringende zagen zij hoe het voorplein (pasabhān) zich voordeed en naar (de voorname personen) die op dat pas spijzen (of: giften) aanboden. In de feesttent danste Z. Maj. de Koning, waarbij slechts de verschillende dames als toeschouwsters tegenwoordig waren. Zij zaten alle opeengeschaard, de ruimte vullende; er waren er wier gebaren aardig waren, terwijl zij met verbazing toekeken.»

Sāsing kāryya maweha tuṣṭa rikanang para jana winangun nareçwara huwus nang widw āmacangah(?) rakĕtrakĕt anganti sahana para gītada ¹ pratidina anyat bhāṭa mapatrayuddha sahaja ng magĕlagĕlapan anggyat angdani pacĕh

mukya ng dāna ri salwir ing manasi tanpēgat amuhara harşa ning sabhuwana | 5 |

D.i. «Al wat gedaan kon worden om het publiek vreugde te verschaffen, was door den Vorst in 't werk gesteld: zoo vertoonden <sup>2</sup> tooneelspelers maskerspelen, in afwisseling met allerlei zangers, elken dag; buitendien hielden krijgers <sup>3</sup> een gevecht (met knotsen); natuurlijk joegen zij, donderende slagen uitdeelende, schrik aan, hetgeen een luid gelach veroorzaakte. Bovenal waren het de aalmoezen aan allerhande bedelaars zonder ophouden, die de vreugde der wereld wekten.»

# ZANG 67.

(Ibidem.)

De maat hiervan is een soort Krti.

Yāwat mangka lēkas narendra magawe çraddhāngiwō sang paratra | tāwat tan pakawandhya n-angdani 4 suke çrī-rājapatnī n-kināryya | astw angdadyakēna ryy anugraha nire swasthā ny adēg çrī-narendra | sang çrī-rāja sanāgarāstu jaya çatrwāhīngana ng candra sūryya || 1 ||

D.i. «Zoo lang de Vorst dus te werk ging met het Çrāddha te verrichten en de overledenen met onthaal te eeren, zoo lang strekte wat er gedaan werd zonder falen tot vreugde der Koningin 5. Moge het Hare gunst ten

¹ Voor gītada zie men de aanteekening bij Zang 90, 6. (Noot van 1918).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Met āmacangah weet ik niets aan te vangen; de vertaling is niet meer dan een gissing.

Bhāta (voor bhata) wordt verkeerdelijk geglosseerd [KBWdb. IV, 1912, p. 985] met punggawa.

In den tekst staat wandhya kangdaning.

Namelijk de Koningin-Moeder.

gevolge hebben, opdat de regeering van Z. Maj. den Vorst voorspoedig zij! Moge Z. Maj. de Koning met den staat zegevieren over vijanden zoo lang zon en maan duren!

Eñjing kāla datang mamūja para boddhāngūrakēn sang pinūjā | Prajñāpāramitā ¹ tēmah nira n-umantuk ² ring Mahābuddhaloka | sang hyang Puspaçarīra çīghra linarut sāmpun mulih sopakāra | sakweh cāru gañjaran tawi dinum lumrerikang bhṛtyasanggha || 2 ||

D. i. «In den morgenstond kwamen de Buddhistische geestelijken vereering betuigen — — ³. De incarnatie van Prajñāpāramitā was het, die
tot de Groote Buddha-wereld terugkeerde. De goddelijke Puspaçarīra
(Bloem-lichaam), weldra weggezonden, was bereids met eerbetoon teruggekeerd. Alle offerspijzen werden ook uitgedeeld aan de schare van dienaren.»

Prajñāpāramitā, de Volkomen Wijsheid, is de verpersoonlijkte Māyā, d.i. de Natuur of Wereld, beschouwd als een onwezenlijke schijn. Zij, of liever haar incarnatie, komt hier uit de lucht gevallen; immers, met geen enkel woord is in 't voorgaande daarvan gerept. Wie is die incarnatie? Zou soms bedoeld wezen een der gemalinnen van Raden Wijaya, Prajñāpāramitā geheeten, zoo als wij weten uit Zang 46, 1? Deze was dus een moeder, hetzij eigen moeder of niet, van 's Konings moeder. Ook te harer eer was het Doodenmaal aangericht, zoodat zij gedacht werd daarbij tegenwoordig te zijn. Na afloop van 't feest, keerde zij naar den Buddha-hemel terug.

Wat den heiligen Puspaçarīra betreft, deze is blijkbaar dezelfde als de heilige Puspa, die, zooals wij uit Zang 64, 5 weten, door toovermacht opgeroepen was. Na afloop van de feestelijkheden was zijne tegenwoordigheid niet meer noodig, en werd hij met het noodige ceremonieel teruggezonden naar zijn gewoon verblijf. Jammer dat wij omtrent deze interessante persoonlijkheid uit andere bronnen niets hebben kunnen te weten komen.

Līlā çuddha manah narendra ri huwus ning kāryya norang wikalpa | anghing dharmma nireki pinrih i Kamal-paṇḍak ri dadyanya pūrṇṇa | tĕkwan sāmpun i <sup>4</sup> bhūmi çuddha rikanang çākāgnisaptārkka ngūntēn | sang çrī-Jāānawidhi n-lumakwani tĕhĕr mabrahmayajña n-pamūjā || 3 ||

D. i. «De Vorst was vergenoegd en voldaan in zijn gemoed dat het feest zonder wederwaardigheden afgeloopen was. Alleen vatte hij het plan op

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De corrupte lezing van den tekst is Prajñaparimitā.

Verbeterd uit umant ut.

Angūrakėn sang pinūjā begrijp ik niet. Vooreerst, wie is of zijn sang pinūjā? De onzichtbare, maar aanwezig gedachte geesten der voorouders? In hūr ligt het begrip \*\*eerder, liever\*\*, doch dit is niet voldoende om anghūrakěn te verklaren.

<sup>\*</sup> De tekst heeft sampun a.

om 't heiligdom te Kamal-paṇḍak te voltooien, en nadat het land tot rust gekomen was (of gezuiverd), in 't Çāka-jaar 1273 verleden 1, verrichtte Jñā-nawidhi dienst met een Brahma-offer vereering bewijzende.

In Kamal-pandak, eigenlijk Dwerg-tamarinde kan ik niet anders zien dan een plaatsnaam; over de geschiedenis van Kamal wordt in den volgenden Zang uitgeweid. Op welke gebeurtenis in 1273 (1351 A. D.) gedoeld wordt, is duister. 2

### **ZANG 68.**

(Ibidem.)

In Çardulawikridita.

Nāhan tatwa nikang Kamal widita 3 de ning sampradāya sthiti |

mwang Çrī-Pañjalunātha ring Daha tĕwĕk ing Yāwabhūmy āpalih | Çrī-Airlangghya sirāngdani ryy asih irānpānak ri sang rwa prabhu || 1 ||

D. i. \*Zooals volgt \* is de geschiedenis van Kamal, bekend door een vaste overlevering:

De tweede regel is te loor gegaan. Blijkens het volgende, moet daarin o. a. de naam van een koning vermeld zijn geweest, vermoedelijk van Tumapël of Janggala. De derde tot vierde regel heeft:

en de heerscher van Pañjalu te Daha, in den tijd toen 't land Java in tweeën gesplitst was. Z. Maj. Airlangga maakte uit liefde voor zijne kinderen dat er twee koning waren.

In der tijd heeft Brandes reeds aangetoond dat in verschillende bronnen gezinspeeld wordt op een op Java naar het schijnt verloren gegane, althans zeer verbleekte traditie van het verdeeld raken van Java (oostelijk-Java, volgens de verdeeling naar de opschriften) na de regeering van Erlangga, die op Bali in verschillende geschriften wordt teruggevonden. Brandes heeft niet verzuimd de aandacht te vestigen op het feit dat ook in de toen nog onuitgegeven inscriptie van 't Mahäksobhya-beeld van Simpang sprake is van een splitsing van Java in tweeën, wat duidelijk genoeg is uitgedrukt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ng un tén, dat ook in Zang 60, 4 voorkomt, ontbreekt in de Woordenboeken. Ik houd het voor een onregelmatig Krama van ng un i.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hierachter is bij den herdruk een klaarblijkelijk op een verschrijving berustende zinanede weggelaten. (Noot vus 1918.)

<sup>3</sup> Verbeterd nit widhita.

<sup>\*</sup>Dit is bedoeld, niettegenstaande nähan terugwijst op iets voorafgaands. Ditzelfde gebruik of misbruik van nähan voor nihan maakt de dichter ook in Zang 9, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zie Notulen Bat. Gen. XXXVI (1898) p. 78—81, en p. 181.

maar met een onverstaanbaar toevoegsel. Bij mijne behandeling van bedoelde inscriptie i wist ik geen weg met kumbhabajrodakena. Aangezien udaka, water, een vertaling van er, ouder air is, zou men kunnen denken dat in dat zonderlinge woord een naam van Erlangga schuilt, doch dit past niet bij hetgeen verder te lezen staat, en eigenlijk ook niet met wat de inscriptie heeft, waar de scheiding aan zekeren grooten meester der Yogin's, met name Bharād, wordt toegeschreven.

Hiermede is nu te vergelijken wat ons gedicht verder vertelt:

Wwanten Boddha Mahāyanabrata pēgat ring tantra yogīçwara | sang munggw ing tengah i çmaçāna ri Lemah Citrenusir ning jagat | sang prāpteng Bali toyamārgga manapak wwai ning tasik nirbhaya | kyāti hyang Mpu Bharāḍa wodha riy ² atītāditrikālāpageh || 2 ||

D.i. 'Er was een Buddhist van de Mahāyāna-belijdenis, uitgeleerd in het Tantra (tooverleer), een meester der Yogin's, die verblijf hield midden in het kerkhof te Lēmah Citra 3, door de menschen als toevlucht opgezocht, die op Bali aankwam over den waterweg, terwijl hij onvervaard het water der zee betrad; genaamd de heilige Mpu Bharāḍa 4, begaafd met de kennis der drie tijden: 't verleden, enz.>

Deze kenschetsing van den wonderman komt treffend overeen met hetgeen in de inscriptie van Simpang gezegd wordt aangaande Bharād, o. a. dat hij was een mahāyogīçwara, een meester in de tooverkunst (siddhācārya), een voorname monnik, en iemand die volmaakt hoogere kennis (jñānasiddhi) bereikt had.

In ons gedicht lezen wij nu verder:

Rahyang teki pinintakāsihan amarwāng bhūmi tan langghana | hīngānyeki tēlas cinihna nira toyeng kuṇḍi sangkeng langit | kulwan pūrwwa dudug ring arṇṇawa maparwa ng lor kidul tan madoh | kadyādoh mahēlēt samudra tēwēk ing bhūmi Jawārwa prabhu || 3 ||

D. i. «Tot dezen groote heilige nu werd het verzoek gericht om 't land in tweeën te deelen; hij gaf daaraan gehoor; de grens er van is door hem aangeduid geworden als «Water in de kruik uit den hemel». In West-Oostelijke richting tot aan zee in tweeën, en in Noord-Zuidelijke richting, niet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tijdschr. Bat. Gen. LII (1910), p. 106 vgg. — (Zie deze Serie, Deel VII (1917), p. 187 vgg.; vooral de aangevulde noot 3 op p. 196 aldaar. Toevoeging van 1918.)

<sup>2</sup> De tekst heeft ri ha".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Anders genaamd Lemah Surat of Tulis; zie 't KBWdb. (I, 622; III, 766) i. v. citra en lêmah. Het cord ligt op Bali, schijnt het. [Zie nog Zang 76, 8; en 77, 2.]

<sup>&#</sup>x27;Mogelijk ook Bharād, want de zin verandert niet, wanneer men de woorden aldus scheidt: Bharād awodha. — (Een volgende noot over Bharad is thans weggelaten. Toevoeging van 1918.)

ver, zoover als het door de zee gescheiden is, ten tijde toen 't land Java twee koningen had.»

Het eenige wat mij in deze beschrijving duidelijk is, is dat Bharāḍa op verzoek Java in tweeën deelde. Op wiens verzoek? Hoe is dit te rijmen met het boven van Erlangga vermelde? Hoe het zij, het is niet meer twijfelachtig, of ook volgens de inscriptie van Simpang is Bharāḍ (sic) de wonderkrachtige verdeeler. Wat voor verborgen zin opgesloten ligt in den term «Water in de kruik uit den hemel», begrijp ik niet recht. Wel schijnt er eenig verband te ontdekken tusschen die woorden en kumbhabajrodaka in de bovenvermelde inscriptie, want kumbha komt op hetzelfde neer als kundi, en udaka is een synoniem van «water». Als louter een gissing, geef ik de verklaring dat die geheimzinnige uitdrukking doelt op de zee, die als middel ter scheiding diende. Maar de twee rijken waren toch niet door de zee gescheiden, hoewel de dichter zulks schijnt te bedoelen. De voorstelling die hij van de bewuste splitsing geeft, is zóó verward, dat ik mij van elke poging tot verklaring zal onthouden.

Zien wij wat de legende verder zegt:

Ngke ring tiktiki <sup>1</sup> wṛkṣa rakwa sutapārāryyan sangkeng ambara | nang deçeng Palungān tikang pasalahan kuṇḍi <sup>2</sup> praçāsteng jagat | kāṇḍĕg deni ruhur nikang kamal i puñcaknyāngawit cīwara | nā hetunya çināpa dady alita tĕkwan munggw iring pāntara || 4 ||

D.i. 'Bij een tamarindeboom, zegt men, hield de voortreffelijke asceet, uit den hemel gedaald, rust, namelijk 't dorp Palungan was de plaats waar (zijn) wereldberoemde drinkwaterpot werd nedergelegd. Hij werd gestuit door de hoogte van een tamarindeboom (kamal), waar aan den top zijn monnikskleed bleef haken. Dat was de reden waarom die vervloekt werd om klein te worden door hem, toen hij zich tusschen hemel en aarde bevond.»

Hier hebben wij dus de verklaring van den plaatsnaam Kamal-pandak.

Tugw ānggöh nika tambay ing jana paḍārĕs mintareng swāsana | hetunyān winangun sudharmma waluya ng bhūmī Jawātunggala | sthityā rāja sabhūmi kawruhana ning rāt dlāha tan linggara | cihnā çrī-nṛpati n-jayeng sakalabhūmi n-cakrawarttīprabhu || 5 ||

D. i. \*(Die boom) was een vaste grenspaal voor de menschen in den beginne, die vreesden hun zetels te verlaten. Daarom werd een heiligdom gebouwd, opdat het land Java wederom één zou worden; dat de koning, mitsgaders het land, vast zou staan en de onderdanen zich in 't vervolg niet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zonder twijfel foutief voor (Skr.) tintidï, «tamarinde», maar de fout kan door den dichter zelven begaan zijn.

<sup>1</sup> Verbeterd uit kubdhi.

ongerust (of radeloos) zouden voelen 1; dat het een teeken zou wezen dat Z. Maj. de Vorst de geheele aarde zou overwinnen als wereldheerscher.>

Het personage wiens legende in 't bovenstaande verhaald wordt, heet in andere geschriften Bradah. In 't KBWdb. (IV, 1912, 883) vinden wij van Mpu Bradah aangeteekend dat hij de dichter van 't Bhomakawya is (jaar 1019), en verder dat hij een der personen (is) in de Tjalon Arang, tegen wie hij door Erlanggja uitgezonden werd en die hij dooddes. Ter aanvulling strekke wat in 't KBWdb. I (1897), 635 wordt medegedeeld, namelijk dat Calon Arang de naam is van een heks, die onder Erlangga zou geleefd hebben, van wier strijd met Mpu Bradah vele bewerkingen bestaan. De vraag rijst of wij in dit vertelsel niet een legendarische omwerking te zien hebben van een feit, vermeld in 't Skr. lofdicht op Erlangga2, waar gezegd wordt dat er een vrouw van geweldige kracht was, aan een reuzin, raksasi, gelijk. Onvervaard trok Erlangga naar haar schier ontoegankelijk gebied en bracht haar ten onder. Die gebeurtenis wordt gesteld in 't jaar 954 (1032 A. D.). Van Bharāda wordt ook gewag gemaakt in Zang 16, 3 van ons gedicht. 3 Naasthem wordt genoemd de voorname monnik Kuturan, die volgens Balineesche overlevering een [oudere] broeder van Bharadawas en afkomstig van Majapahit 4. Nademaal Majapahit in de eeuw van Erlangga nog niet bestond, is deze bijzonderheid in de Balineesche overlevering onjuist, of wel er heeft een verwarring van personen en tijden plaats. In de zooeven aangehaalde plaats van ons gedicht is geen tijdsbepaling te ontdekken.

## ZANG 69.

(Ibidem.)

De versmaat is een soort van Kṛti, evenals van Zang 67. Zij is volkomen gelijk aan Çārdūlawikrīdita, behalve dat zij aan 't einde één lettergreep meer telt.

Prajfiāpāramitāpurī ywa pančlah ning rāt ri sang hyang sudharmma | Prajfiāpāramitākriyenulahakčn çrī-Jfiānawidhy apratistha | sotan paṇḍita wṛddha tantragata labdhaweça sarwwāgamajña | sākṣāt hyang Mpu Bharāḍa māwaki sirāngde tṛpti ni 5 twas narendra || 1 ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In 't KBWdb. (III, 839) staat als paraphrase van linggar: oobha; eene vergissing voor obah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zie Bijdr. (1885), blz. 18. — (Verg. den herdruk in deze Serie, Deel VII (1917), p. 95. Toevoeging van 1918.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zie deze Serie, Deel VII (1917), p. 283-284. (Noot van 1918).

<sup>4</sup> KBWdb. (II, 159) i. v. kutur. [En zie, behalve Zang 16, 8, ook Z. 80, 1.]

Verbeterd uit ki.

D. i. 'De naam nu, bij 't algemeen, voor 't verheven heiligdom [te Kamalpanḍak] is Prajñāpāramitāpurī. De ceremoniën bij de inwijding van ('t beeld van) Prajñāpāramitā werden verricht door Çrī-Jñānawidhi, omdat hij een oude geleerde was, doorkneed in de Tantra-leer, die 't ordegewaad had aangetrokken en alle Āgama's (boeken der heilige overlevering) kende; het was alsof de heilige Bharāḍa zich in hem belichaamd had, hetgeen 't hart des Vorsten verheugde.

Mwang tekiri Bhayālangö nggwan ira sang çrī-rājapatnīn-dhinarmma | rahyang Jñānawidhīnutus muwah amūjā bhūmi çuddhāpratiṣṭa | hetunyān mangaran Wiçeṣapura kārambhānya pinrih ginöng twas | mantry āgöng winēkas wruherika dēmung Bhojānwam utsāha wijña || 2 ||

D.i. En op dat pas was Bhayālangö de plaats waar H. Hoogheid de gemalin des konings was bijgezet. De groote heilige Jñānawidhi werd afgevaardigd om wederom den gewijden grond godsdienstig te consacreeren. Daarom kreeg het den naam van Wiçesapura, tot welks oprichting besloten werd, waarmeê aan een hartewensch voldaan werd. De hoofd-mantri werd belast hierop toe te zien, (namelijk) Dĕmang Bhoja, die jong, wakker en kundig was.>

Deze strofe geeft aanleiding totenkele opmerkingen en niet minder vragen. Bhayālangö is een synoniem van Bhayālali, dat toch een andere plaats moet geweest zijn dan het hedendaagsche Båyålali in Midden-Java. De vraag is welke vorstin daar bijgezet was, een vraag die niet licht met zekerheid is te beantwoorden. Voor zoover ik zien kan, is er hier sprake van een anderen graftempel dan de Pāramitāpurī, en wel een die den naam kreeg van Wiçeşapura, nadat het heiligdom, tot welks oprichting besloten was, door Jñānawidhi op nieuw was ingewijd. Dit Wicesapura, of, zooals de naam luidt in de volgende strofe: Weşapuri, is zonder twijfel hetzelfde als waarvan gesproken wordt in de Pararaton 31 (vertaling 152). Aldaar wordt medegedeeld dat Bhra Hyang Wiçeşa werd bijgezet (1350 Çaka = 1428 A. D.) te Lalangon in 't heiligdom Parama-Wiçeşa, Lalangon is duidelijk slechtseen kortere bijvorm van Bhayalango. Uit dit bericht blijkt dat in een heiligdom meer dan één vorstelijk persoon bijgezet werd, doch het geeft geen antwoord op de vraag wie onder de boven aangeduide gemalin des konings verstaan moet worden. Op grond van de volgende strofe ben ik geneigd te gelooven dat het Prajñāpāramitā is. Het kwam toch meermalen voor, dat één en dezelfde persoon op meer dan één plaats bijgezet was.

Lumrā sthāna nirānpinūjā winangun caityādhi ring sarwwadeça | yāwat Weşapurī pakuwwan i ¹ kabhaktyan çrī-mahārājapatnī |

<sup>1</sup> i conjectuur voor s.

angken Bhadra siranpinuja ning amatya brahma sakwehnya bhakti | mukti swargga niran mapotraka wiçeşeng Yawabhumy ekanatha | 3 |

D. i. Algemeen verbreid, in 't geheele land, was de vereering van de plaats waar zoo'n uitnemend heiligdom gebouwd was, zoolang Weşapuri een zetel is van deemoedige vereering van de doorluchtige Koningsvrouwe. Elke maand Bhādrapada werd zij vereerd door de ministers en brahmanen, allen met deemoed. Zalig was zij in den hemel, dat haar kleinzoon oppermachtig was in 't Javaansche land als alleenheerscher.

Aangezien Prajñāpāramitā de grootmoeder was van Hayam Wuruk, maak ik de gevolgtrekking, ook in verband met hare gedachte aanwezigheid bij 't Doodenmaal, dat zij, en geen andere bedoeld is. Immers ook het Çrāddha werd in Bhādrapada gehouden. Uit de vermelding van brahmanen, of brahmaansche ministers, zou men geneigd zijn te besluiten dat Wiçeşapura een Çiwaietisch heiligdom was. Er behoeft hier niet aan herinnerd te worden dat één en dezelfde vergoddelijkte vorstelijke persoonlijkheid op de eene plaats als gewezen belijder of belijdster van 't Buddhisme, op de andere als Çiwaietisch vereerd werd.

### ZANG 70.

(Ibidem.)

In Harini-maat.

Irikang anilāṣṭānah <sup>1</sup> Çāka nṛpeçwara warṇṇanĕn | mahasahas i Simping sang hyang dharmma rakwa sirālihĕn | saha widhiwidhānāsing lwir ning saji krama tan kurang | prakaçita sang adhyakṣāmūjāryya Rājaparākrama || 1 ||

D. i. «In 't Çäka-jaar 1285 (1363 A. D.) worde van den Vorst verhaald dat hij een toertje maakte te Simping, om 't heiligdom aldaar te bezoeken. Volgens den gebruikelijken regel ontbrak het vervolgens niet aan allerlei offeranden. De vermaarde opzichter, Ārya Rājaparākrama, leidde de godsdienstoefening.

Rasika nipuņeng widyā tatwopadeça Çiwāgama 1 | sira ta mangadhiṣṭāne sang çrī-nṛpa Krētarājasa |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De lezing van den tekst kan kwalijk juist zijn, want er wordt een woord vereischt met de cijferwaarde van 12, en het is niet bekend dat anah die waarde kan hebben. Mogelijk is arkka of ina, met verlenging van a.

De tekst heeft Çî wagami.

duwěg inulahākěn <sup>1</sup> tang prāsāda gopurāmekalā | prakaçita sang Āryyānāma Krung prayatna wineh wruha || 2 ||

D. i. Deze was knap in de waarachtige wetenschap en de leer van den Çiwaietischen godsdienst. Hij bekleedde het ambt onder Z. Maj. den Koning Kṛtarājasa (Raden Wijaya), toen de toren en de hoofdpoort met den gordel gebouwd werd. Den vermaarden Ārya Krung met name werd door hem kennis gegeven daarvoor zorg te dragen.

Nṛpati n-umulih sangke Simping wawang datëng ing pura | prihati tékap ing gring sang mantry ādhimantri Gajāmada | rasika sahakārī wṛddhyā ning Yawāwani ring dangū | ri Bali ri Saḍeng wyakty ny antuk nikānayakēn musuh || 3 ||

D. i. De Vorst, huiswaarts keerende van Simping, kwam weldra terug in de hoofdstad, bedroefd over de ziekte van den oppersten staatsdienaar Gajamada, die eertijds medegewerkt had om 't land Javagroot te maken: op Bali en te Sadeng was gebleken dat het hem gelukt was de vijanden te vernietigen. >

Van 't heldhaftig bedrijf van Gajamada te Sadeng en op Bali heeft de dichter reeds gewaagd in Zang 49, 3—4. Uitvoeriger is het bericht in de Pararaton p. 27—28 (vert. 119; vgl. 124 [: de Gunung Sadeng in Puger, Z. Bësuki]) aangaande de onderwerping van Sadeng; van Bali is daar slechts ter loops sprake.

## **ZANG 71.**

## (Ibidem.)

De maat hiervan is welbekend onder den naam van Açwalalita.

Try angin ina Çāka pūrwwa rasika n-pamangkwakën i sabwat ing sabhuwana |

pējah irikang Çakābda rasa tanwināça naranātha mār salahaça | tuhun ika diwyacitta nira tan satṛṣṇa masih i samastabhuwana | atutur i tatwa ning dadi n-anitya puṇya juga ginöng pratidina || 1 ||

D.i. «In 't Çāka-jaar 1253 (1331 A.D.) was het dat hij (Gajamada) 't eerst het volle gewicht van 't geheele land (d.i. van 't landsbestuur) te torsen had. In 't Çāka-jaar 1286° stierf hij; de vorst was [terneergeslagen,] mismoedig en

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In den tekst \*lahakén, op zich zelf onberispelijk, maar de maat eischt een langen klinker in de voorlaatste lettergreep.

In het oorspronkelijk artikel luidde de vertaling: «In 't Çäkajaar 6 (nog) niet ten einde», hetgeen dan werd opgevat als te beteekenen, dat Gajamada in den loop van het zesde jaar na het Çrāddha van 1284, dus in 1290 — conform met de Pararaton, (1896), p. 135 der

wanhopig. Inderdaad was hij voortreffelijk gezind, niet begeerig naar genot, liefderijk gezind jegens de geheele wereld, gedachtig aan 't ware wezen van 't bestaande als onbestendig; slechts wat goed was beoefende hij elken dag.» <sup>1</sup>

Kunang i pahöm narendra haji rāma sang prabhu kalih sireki pinupul | ibu haji sang rwa tansah athawānuja nrēpati karwa sang priya tumut | gumunita sang wruheng gumuṇadoṣa ning bala gumantyane sang apatih | linawĕlawö ndatan hana katṛpti ning twas mangun wiyoga sumusuk || 2 ||

D. i. «In den raad van den Vorst namen toen deel de Vorst-Vader en de twee vereenigde Majesteiten <sup>2</sup>; de moeders van beiden, daarenboven de beide jongere zusters <sup>3</sup> des Konings, met haar echtgenooten. Zij beraadslaagden er over, wie in staat zou zijn 't voor en tegen te doen uitkomen van iemand in 't,leger om hem (Gajamada) op te volgen als Rijksbestierder. Het duurde lang (?) zonder dat men zich bevredigd gevoelde, hetgeen een grievende smart veroorzaakte.»

Ook hierin is veel duisters. Wie is de Vorst-Vader? Toch zeker wel Zijne Hoogh. Krtawardhana, die in Zang 3 betiteld wordt als īçwara pitā de çrī narendrādhipa. In de samenkomst werd beraadslaagd over een geschikten opvolger van den Rijksbestierder. Mijn vertaling van linawëlawö of °wĕ is niet meer dan een gissing.

Nrpati sumimpën ing naya tatan kagantyana këta sumantri mapatih | ri taya nikang gumantya yadi kewéhanya tikanang jagat pahalalun | nghing ikang amātya sādhw 4 ajara sarwwakāryya satate narendra pilihen | pituhunën 5 ing mucap kirakira wruheng parawiwāda tanpanasara 6 || 3 ||

D.i. \*De Koning koesterde de meening dat de voortreffelijke staatsdienaar, de Rijksbestierder, in 't geheel niet zou vervangen worden; dat indien het volk zich bezwaard gevoelde dat er niemand was om op te volgen, men zich daaraan niet zou storen; dat slechts een minister (amātya), geschikt om alle

vertaling — was overleden. In Tijdschr. Bat. Gen. LV (1918) p. 599—600 stelde Krom echter een andere opvatting voor, nl. rasa (6) + tanu (8) + ina (12) voor het jaarcijfer, dat dus 1286 zou luiden, terwijl āçs, in de beteekenis «terneergeslagen» bij het volgende naranātha moest worden getrokken («de vorst was terneergeslagen, mismoedig en wanhopig»). Met deze opvatting heeft Prof. Kern zich vereenigd. (Noot van 1918).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hierachter zijn twee alinea's weggelaten, waarin Prof. Kern zijn vroegere opvatting van Gajamada's sterfjaar verklaarde; welke, in verband met het in de vorige noot opgemerkte, dienden te vervallen. (Noot van 1918).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> D.i., denk ik, de Koning en zijn gemalin.

<sup>3</sup> Vgl. Zang 5, 1.

<sup>\*</sup> Conjectuur voor sad w.

De gedrukte tekst heeft pituhanen.

<sup>6</sup> Verbeterd nit parawiwoda tanpanusara.

aangelegenheden aan den Vorst mede te deelen, zou gekozen worden, naar wien men zou luisteren wanneer hij de middelen van staatsbeleid besprak, en die de processen zou onderzoeken zonder fouten te begaan.

In verband met het hier verhaalde vergelijke men wat de Pararaton p. 135 (vert.) te lezen geeft: «De a patih Gajah mada overleed in 1290 [lees: 1286]. Gedurende drie jaren werd er niemand in zijn plaats als a patih aangesteld. Gajah enggon werd (eerst) a patih in Çaka 1293.»

## ZANG 72.

(Ibidem.)

In Swagata-maat.

Mangka hīngan i pahöm nira gupta | pöh ny alapkēna nirānpawiweka | wṛddhamantri pinilih ta sang Āryya | ātma rāja makanāma Pu Taṇḍi || 1 ||

D. i. «Zoo was het besluit van den geheimen raad, de uitkomst van de beraadslaging waartoe men besloot. Als Mantri Sepuh werd dan gekozen een Ārya, zielsvriend des Konings, met name Pu (Heer) Tandi.»

Tansah iṇḍik i ¹ narendra sang Āryya | wira maṇḍalika nāma Pu Nāla | sādhwasādhu hitanigrahawijña | mañcanāgara manāma tumanggung || 2 ||

D.i. Onafscheidelijk nabij den Vorst was de Arya, de heldhaftige kreitsregent met name Pu Nāla, die het verstond den goeden gunstig te zijn en de boozen te straffen; een landvoogd (mañcanāgara) met den titel van Tumanggung.

> Tus ning ādhiguņa wīra susatya | nityaçādhipati ning bala mangdon | nang digantara manāma ri Dompo | bhraṣṭa de nira sĕk alwang ² i çatru || 3 ||

D. i. \*Een (waardige) spruit van hoogstverdienstelijke, waarachtige helden, altoos hoofd van 't leger op expeditie. In 't vreemde land, met name Dompo [op Sumbawa], vielen door hem talrijke gesneuvelden bij de vijanden.»

Rwāta wastu ni pangādi 3 sumantrī |

<sup>1</sup> Voor indika.

In den tekst staat sekanang lwang.

De tekst heeft ning wang adhi.

astapaddha 1 haji don ika tanlen | mawwate sarusit ing wyawahāra | ndan makeringa sumantry upapatti 2 || 4 ||

D. i. «Tweeledig was de zaak van den President-Minister: zijn taak was dat hij rechter (of griffier) des Konings was, niet anders <sup>2</sup>, die bij al de moeielijke kwesties der rechtspleging verslag moest geven, en den Mantri Upapatti ter zijde staan.»

Sang patidami <sup>4</sup> tikang yuwamantri | sang hinatyan(?) i dalèm pura tansah | mwang patih tikang anāma Pu Singha | sākṣya ring sakawèkas <sup>5</sup> naranātha || 5 ||

D. i. De Mantri Anom was Patih (?) Dami (?), die — — binnen den Kraton; en de Patih geheeten Pu Singha, om getuige te zijn bij alles wat door den Koning gelast wordt.

An mangkana <sup>6</sup> titah naranātha | tṛpti langgĕng apagĕh tikanang rāt | satya bhakti nika mangkin atambĕh | keçwaran haji dumeh nika mangkā || 6 ||

O. i. Zóó was de regeling van den Koning. De onderdanen waren voldaan, hecht bevestigd; hun trouwe onderdanigheid werd hoe langer hoe grooter. De heerschappij des Konings was oorzaak dat het zoo was. >

# **ZANG 73.**

(Ibidem.)

In Madraka-maat.

Ndan nṛpa Tiktawilwapurarāja mangkin atiyatna nīti ring ulah | ring wyawahāra tan hana kasinghit ' ing hati sapõh ning āgama tinūt | tan dadi pakṣapāta yat aweh wibhūti saniruktya ring jana kabeh | kirtti ginông nirān wruh ing anāgatādi tuhu dewamūrti sakala | 1 | 1

¹ Corrupt. Ik neem aan dat bedoeld is akşapāţa, een kortere vorm van Skr. akşapāţaka.

<sup>\*</sup> Verbeterd uit upapati.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Een gewone stoplap.

Corrupt. De tweede lettergreep moet een lange zijn; mogelijk dus patih, doch het geheele vers dat een eigennaam schijnt te bevatten, is verdacht.

In den tekst staat sabhawkas.

<sup>\*</sup> De maat is gestoord, hoewel de zin goed afloopt.

<sup>7</sup> Verbeterd uit kasinghin.

D. i. «Voorts beijverde zich de Vorst, Koning van Majapahit, in toenemende mate om met beleid te handelen. In de rechtspleging was geen willekeur: men volgde hetgeen in de wetboeken vervat is; er bestond geen partijdigheid, wat de volkomen welvaart onder alle menschen ten gevolge had. Hij taalde naar roem, hij die een verschijning der godheid was in levenden lijve, de toekomst en 't verleden kende.»

Ngkā tikanang sudharmma haji suk ni sang tuhatuhā nareçwara dangū | salwir ikang turung pinahuwus nirengapi rinakṣa pinrih iniwö | sing katayan praçāsti winĕkas praçāstyana ri sang widagdha ring aji | sthitya phalanya tanpatĕmahā wiwāda tumuse satus nira hĕlĕm || 2 ||

D. i. Wat betreft de koninklijke heiligdommen (graftempels) aangelegd door de voorouders des Vorsten in vroeger tijd, alle welke door hen nog niet voltooid waren, werden door hem opgebouwd (of versierd), bewaard, getracht te verzorgen. Voor alle waarvan geen stichtingsoorkonden bestonden, gelastte hij aan mannen ervaren in de leer, oorkonden op te stellen, opdat ze blijvend van kracht zouden wezen, geen dispuut ten gevolge hebben, voortduren tot al zijne nazaten in de toekomst.»

Kweh nikanang sudharmma haji kaprakāçita makādi ring Kagēnēngan | lwir nikanang mangādi Tumapēl Kiḍal Jajaghu Wēḍwawĕḍwan i Tuban <sup>1</sup> | mwang Pikatan Bukul Jawajawāntang Antaraçaçī <sup>2</sup> Kālang-brat i Jaga | len Balitar Çilāhrit i Waleri Babĕg i Kukap ri Lumbang i Pugĕr <sup>3</sup> || 3 ||

D. i. «Een menigte van die koninklijke graftempels zijn hier opgegeven, te beginnen met dien te Kagenengan; als daar zijn de vroegere te Tumapël, te Kidal, Jajaghu, Wedwawedwan, Tuban, Pikatan, Bukul, Jawajawā (?), Antang², Antara-çaçi (?), Kālangbrat, Jaga, Balitar, Çilāhrit, Waleri, Babeg, Kukap, Lumbang, Puger.»

Van enkele dezer heiligdommen is de naam, deels ook de ligging bekend, namelijk Kagënëngan, Kiḍal, Jajaghu, Lumbang (vgl. de Pararaton 18, waaruit wij weten dat Tohjaya te Lumbang Katang bijgezet werd). Te Waleri was de graftempel van Koning Wiṣṇuwardhana, waar hij afgebeeld was als Çiwa 4. Te Pugër heeft zeker ook een heiligdom gestaan, hetgeen men mag

<sup>1</sup> De tekst heeft Tudan.

<sup>&#</sup>x27;In den tekst gaf het oorspronkelijke artikel hier Jawajawantaraçaçī, terwijl in de vertaling dienovereenkomstig de naam Antang ontbrak. Daar de juiste lezing zoowel door het handschrift als de editie-Brandes (1902) gegeven wordt en bovendien door de maat wordt vereischt, was hier klaarblijkelijk een verschrijving in het spel en mocht de goede tekstworden hersteld. Voor Jawajawa, zie Jajawa in Zang 55, 3 en 58, 1. (Nootvan 1918).

<sup>3</sup> Conjectuur voor Pagör.

<sup>4</sup> Nagarak. 41, 4.

opmaken uit de menigte van daar in den grond gevonden metalen beelden 1. De opsomming wordt voortgezet in den volgenden Zang.

## ZANG 74.

(lbidem.)

De maat hiervan is Praharşanı.

Mukyāntahpura Sagalāthawā ri Simping | mwang Çrī-Ranggapura muwah ri Buddha <sup>2</sup>-Kuñcir | Prajnāpāramitapurī hañar panamběh | mwang tekang ri Bhayalangö duwěg kināryya || 1 ||

D.i. «Ten eerste het Vrouwentimmer van de Kraton 3, Sagala, en Simping, en Çrī-Ranggapura, en Buddha-kuñcir: Prajñāpāramitapurī, onlangs er bij gekomen, en Bhayalangö, pas gebouwd.»

Uit Zang 47, 3 weten we dat Koning Kṛtarājasa bijgezet werd in 't Antahpura, zoodat men zijn grafkapel met dien naam placht te bestempelen. Het was de eerste caṇḍi na de stichting van Majapahit, en daarom begint hiermede de nieuwe reeks. Alleen 't volgende Sagala is twijfelachtig, want in Zang 43, 6 wordt gezegd dat te Sagala — zóó heeft men te lezen instede van 't onmogelijke Sākgala 4 — een beeld van Çiwabudda als Jina werd opgericht. Over 't heiligdom te Simping geeft Zang 70 bescheid, en over Pāramitāpurī Zang 69; zoo ook over 't heiligdom te Bhayālangō.

Nā tang dharmma haji wilang saptawingça | ring sapta dwija rawi Çāka Bhadramāsa | kapwāmātya nipuņa tang wineh matunggwa | lāwan sthāpaka wiku rājya çāstrawijña || 2 ||

D. i. \*Dat zijn de koninklijke graftempels, 27 in getal, in Çāka 1287 (1365 A. D.), de maand Bhādrapada. Zij die daarover toezicht moesten houden, waren allen geschikte beambten, benevens Sthāpaka's (opzichters), rijksmonniken, ervaren in de leer.

### ZANG 75.

# (Bijdragen, Dl. 69, 1914.)

Deze Zang is in een soort Krti-maat, die in niets van een Çardülawikridita verschilt dan door de toevoeging van één lettergreep.

Verbeek, Oudheden (1891), No. 650.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In den tekst staat buddhi.

Hiervóór (p. 83) werd Antahpura enkel vertaald met ede Dalëms (en verg. Zang 48, 3). Desgelijks het KBWdb. I (1897), p. 56 i. v. (Noot van 1918).

Zie hiervoor p. 22, met noot 2. (Noot van 1918).

Ndan sang mantri wineh wruhā rika kabeh sang āryya Wīrādhikāra | dharmmādhyakṣa rumakṣa salwir ikanang dharmme dalĕm tan pramāda | dhīrotsāha nitya kuminkini swasthā parārttha sang çrī-narendra 1 | tan muktī phala ning swakāryya rigĕnga ny utpattisang hyang sudharmma 1

D. i. «De beambte nu, belast met het toezicht op dat alles, was Ārya Wīrādhikāra. Als superintendant van heiligdommen waakte hij over de heiligdommen in den Dalem zonder nalatigheid. Ernstig en onverdroten behartigde hij steeds het welzijn en 't belang van anderen. Hij genoot niet (voor zich) de vruchten van zijn ambt, hoe groot de opbrengst der heiligdommen ook was.»

De tweede strofe luidt als volgt:

Len tang dharmma lěpas padekana rinakṣādĕgnya de çrī-narendra | Çaiwādhyakṣa sirāng ² wineh wruharumakṣā parhyangan mwang kalagyan Boddhādhyakṣa sireki rakṣaka ri sakweh ning kuṭi mwang wihāra | mantrī her-haji tang karĕṣyan iniwönyān rakṣake ³ sang tapaswī || 2 ||

D. i. «Ook de andere met vrijdom begiftigde stichtingen worden door Z. Maj. den Vorst in hun staat beschermd: de superintendant der Çiwaieten werd belast met het toezicht en de hoede van de bedehuizen en kluizen <sup>4</sup>; de superintendant der Buddhisten, die waakt over alle monnikshutten en kloosters; de Mantri Her-haji <sup>5</sup> is degene die zorg draagt voor de brahmaansche kluizenarijen, als beschermer der heremieten.»

### **ZANG 76.**

(Ibidem.)

De maat is een specie van Abhikṛti.

Lwir ning dharmma lepas pratista Çiwa mukya kuti balay i Kañci len Kapulungan |

Roma mwang <sup>6</sup> Wwatan Içwaragrha Palabdhi Tajung i Kuṭa lamba len ri Taruṇa |

parhyangan Kuṭi-jāti Caṇḍi lima Nīlakusuma Harinandanottamasuka |

Deze regel wijkt in de maat af van de overige verzen. De oorspronkelijke lezing moet door een onbevoegde hand gewijzigd zijn.

De tekst heeft sira, doch de maat eischt een lange tweede lettergreep. In 't geheele vers is er geknoeid.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zoo leze men voor rakşeka.

<sup>\*</sup>Kalagyan schijnt eigenlijk een tijdelijk kluizenaarsverblijf te zijn.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De oorsprong van den titel van dezen beambte is mij onbekend.

De gedrukte tekst heeft wwang, doch het HS. heeft terecht mwang.

mwang prāsāda hajī Saḍang muwah i Panggumulan i Kuṭi sanggrahe Jayaçikā | 1 | |

D. i. «De voornaamste Çiwaietische met vrijdom begiftigde stichtingen zijn als volgt: Kluizen en hallen te Kañci en Kapulungan; Roma en Wwatan, Īçwaragṛha, Palabdhi, Tajung, te Kuṭa lamba en te Taruṇa, het bedehuis van Kuṭi-jāti, de Vijf Caṇḍi's, Nīla, Kusuma (of: Nīlakusuma), Harinandana, Uttamasuka, en de Konings-toren te Saḍang, en te Panggumulan, te Kuṭi sanggraha, te Jayaçikā.»

Bij de onbekendheid der eigennamen, is de woordscheiding hier en daar onzeker. Hetzelfde geldt van de volgende namen:

Tan karyya Spaţikeyang i Jaya manalw i Haribhawana Caṇḍi Pungkal i Pigit |
Nyū dante Katude Srangan Kapuyuran Dayamuka Kulanandane Kanigara |
Rĕmbut lan Wuluhĕn muwah ri Kinawöng mwang i Sukawijayāthawā ri
Kajaha |

Campěn mwang Rati-Manmathāçrama Kula Kaling i Batu putih teka paměwěh || 2 ||

D. i. «Niet onvermeld te laten: Sphațikeyang(?), te Jaya manalu, Haribhawana, Caṇḍi Pungkal, te Pigit, Nyū danta, te Katuda(?), te Srangan, Kapuyuran, Dayamuka, Kulanandana, te Kanigara, Rĕmbut, Wuluhĕn, en te Kinawöng, en te Sukawijaya, voorts te Kajaha, Campĕn, de kluizenarij van Rati en Manmatha (den Minnegod), Kula Kaling, daarenboven te Batu¹ putih.»

Na deze opsomming van allerlei Çiwaietische gewijde oorden, volgt die van Buddhistische heilige plaatsen.

Lwir ning dharmma kasogatan kawinayānu lepas i Wipularāma 2 len Kuţi haji |

mwang Yānatrayarājadhānya Kuwu nātha Surayaça Jarak Laguņḍi Wadari | Wewe mwang Pacekan Pasarwwan i Lemah surat i Pamanikan Srangan Pangiketan |

Panghawan Damalang Tepas jita Wanāçrama Jenar i Samudrawela Pamu-Iung | 3 |

D. i. \*De met vrijdom begiftigde heilige plaatsen der reguliere Buddhistelijke geestelijkheid zijn als volgt: Wipularāma <sup>2</sup> en Kuṭi haji, en Yānatrayarājadhānya <sup>3</sup>, Kuwu nātha (eig. Koningskamp), Surayaça, Jarak, La-

<sup>1</sup> De b instede van w is verdacht.

¹ Wipula° is tegen de maat, daar het één korte lettergreep te veel heeft. Ook de beteekenis is onbegrijpelijk. Wipulārāma zou beteekenen «ruim klooster», doch ook divis tegen de maat.

Oogenschijnlijk te vertalen met: «hoofdplaats der drie Yāna's». [Zie p. 84.]

guṇḍi, Wadari, Wewe, Pacekan, Pasarwwan, te Lemah surat <sup>1</sup>, te Pamaṇikan, Srangan, Pangiketan, Panghapwan, Damalang, Tepas jita, Wanāçrama (d.i. Woudkluizenarij), Jenar, te Samudrawelā, Pamulung.»

Kawinayan, eigenlijk z. v. a. «Winaya-schap» of «Winayisme» is een afleiding van winaya, «tucht», meer inzonderheid 't geheel der regelen van monnikentucht. De Buddhistische geestelijken die van ouds overgeleverde regelen der tucht volgen, leden zijn der monnikenorde, vormen een tegenstelling tot de afdeeling die in den volgenden Zang kabajradharan genoemd wordt; waarover straks meer.

De meesten onder de boven opgesomde gewijde plaatsen zijn genoemd naar boomsoorten. Er komen ook benamingen van anderen aard voor, waarvan de oorsprong ons onbekend is. Yānatraya of Triyāna is de \*Drievoudigeweg\* of middel om 't Buddha-schapte bereiken, zie Lassen, Zts. f. d. Kunde des Morgenlandes 4 (1842), 494; rājad hānya (voor Rājadhānī) is eigenlijk \*hofstad, vorstelijke residentie\*. Het einddoel van 't Yānatraya wordt soms figuurlijk voorgesteld als een stad van zaligheid.

De opsomming wordt voortgezet in de nu volgende strofe.

Baryy angng Amrétawarddhani Wétiwétih Kawinayan i Patémwan ing Kanuruhan |

Wěngtal Wěngkër i Hantěn ing Bañu jikën Batabata Pagagan Sibok Padurungan |

mwang Piṇḍātuha len Telang Surabha mukya nika ri Sukalīla ta pwa pameweh |

tan warnnan tikanang manganwaya ri Pogara ri Kulur i Tangkil adi nika sön || 4 ||

D. i. En dan Amṛtawardhanī, Wĕtiwĕtih, Kawinayan 2, te Patĕmwan ing Kanuruhan 3, Wĕngtal, Wĕngkĕr, te Hantĕn, te Bañu jikĕn (?), Batabata, Pagagan, Sibok, Padurungan, en Piṇḍātuha, en Tĕlang, Surabha; deze zijn de voornaamste er van, waarbij nog te voegen Sukalīla. Niet vermeld zullen worden die volgen, te Pogara, te Kulur, te Tangkil enz.4.>

### ZANG 77.

# (Ibidem.)

De maat is een soort van Krti, die in Sanskrit-geschriften niet aangetroffen wordt. Zang 29 van 't Bhārata-yuddha is in dezelfde maat.

Over Lemah surat = Lemah citra op Bali, zie reeds Zang 68, 2. (Noot van 1918).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De beteekenis van deze zonderlinge samenstelling is mij duister. Misschien is bedoeld: de gezuiverde korrels van «Winaya-belijdenis», z. v. a. 't zuivere Winayisme.

D.i. letterlijk: aplaats van ontmoeting met den Kanuruhans.

<sup>\*</sup>Son vermoedelijk schrijffout voor sok, sin menigtes.

Nāhan <sup>1</sup> muwah kasugatan kabajradharan akrameka wuwusen | Īçānabajra <sup>2</sup> ri Nadī tadā mwang i Mukuh ri Sāmbang i Tajung | lāwan tang Amretasabha ri Bangbang irī Boddhimūla Waharu | Tāmpak duri Paruha tandare Kumuda Ratna Nandināgara | 1 | 1

D. i. «Voorts zullen nu ¹ achtereenvolgens de (gewijde plaatsen) der seculaire Buddhistische geestelijkheid vermeld worden: Içānabajra, Nadī, dan ook te Mukuh, te Sāmbang, te Tajung, en Amṛtasabhā, te Bangbang, te Boddhimūla, Waharu, Tāmpak ḍuri, Paruha taṇḍara(?), Kumuda, Ratna, Nandināgara.»

Onder kabajradharan heeft men te verstaan de aanhangers van het Tantrische Vajrayāna, gewoonlijk in Nepālen Tibet vajrācārya's geheeten. Dezen zijn getrouwd, dus geen monniken, en vormen de klasse van wereldsche geestelijken 3.

Īçānabajra komt voor in de steeninscriptie van Koning Erlangga, door mij behandeld in Bijdr. Kon. Inst., D. 67 (1913), en wel als een heiligdom, waar een der voorzaten van Erlangga begraven was. 4 Op blz. 622 [herdruk p. 113—114] van bedoeld artikel heb ik de redenen ontwikkeld, waarom ik Īçānabajra meende te mogen vereenzelvigen met Mpu Sindok.

Len tang Wungañjaya Palaṇḍi <sup>5</sup> Tangkil Asahing Samīcy Apitahēn |
Nairañjane Wijayawaktra Magĕnĕng i Poyahan Bala masin |
ri Krat Lĕmah tulis i Ratnapangkaja Panumbangan Kahuripan |
mwang Ketakī Talaga jambale Jungul i Wiṣṇuwāla pamĕwĕh || 2 ||

D. i. \*En Wungañjaya, Palabdhi, Tangkil, Asahing, Samīcī, Api-tahĕn, Nairañjanā, te Wijayawaktra, Magĕnĕng, te Poyahan, Bala masin, te Krat, Lēmah tulis 6, Ratnapangkaja, Panumbangan, Kahuripan, en Ketakī, Talaga jambala, te Jungul, te Wiṣṇuwāla daarenboven.

Nairañjanā, oorspronkelijk de naam eener rivier in Magadha, welke uit de geschiedenis van Buddha vermaard is, was ook de naam van een heilige plaats op Java, waar de zoo even genoemde Mpu Sindok in een giftbrief van Çāka 861 (= 939 A. D.) aan een voornamen Buddhist, met den titel van Mpuku i Nerañjanā, d.i. «Monseigneur van Nerañjanā», privilegies verleent over gronden, erfelijk in 's mans afstammelingen', waaruit blijkt dat

<sup>1</sup> Nähan is hier onjuist gebruikt voor nihan.

<sup>1</sup> Zoo leze men voor içāka".

<sup>\*</sup> Vgl. Waddell, Lamaism (1895), p. 151; Hodgson, Essays (1874), pp. 41, 52, 63, 69, 99.

<sup>\*</sup> Herdrukt in deze Serie, Deel VII (1917), p. 102-114. Zie er regel 14. (Noot van 1918).

Vermoedelijk foutief voor Palabdhi; vgl. Z. 76, 1:

Verg. p. 71 noot 8 en p. 84 noot 1. (Noot van 1918).

<sup>7</sup> Kawi-Oorkonden (1875), XXII.

Monseigneur getrouwd was. Hiermede strookt de vermelding van Nairañjanā als heiligdom der wereldsche geestelijken.

Jambala in Talaga jambala zal wel een verkeerde spelling wezen voor jambāla. T. j. beteekent dan eigenlijk: «Moddermeer».

De derde strofe heeft den volgenden inhoud:

Len teng <sup>1</sup> Budur Wwirun i Wungkulur mwang i Mananggung ing <sup>2</sup> Watu kura l

Bajrāsana mwang i Pajambayan ri Samalantën ing Simapura | Tambak laleyan i Pilanggu(?) Pohaji(?) ri Wangkali <sup>2</sup> mwang i Bĕru | Lĕmbah Dalīnan i Pangadwan ādi nika ring pacarccan <sup>4</sup> apagĕh || 3 ||

D. i. En te Budur, Wirun, te Wungkulur, en Mananggung, Watu kura, Bajrāsana, en Pajambayan, te Samalanten, Simapura, Tambak laleyan, te Pilanggu, Pohaji, te Wangkali en Beru, Lembah, Dalīnan (?), Pangadwan, (deze) zijn het vooral die voor een getrouwe opsomming (in aanmerking komen).

Het blijkt dat op verschillende plaatsen die in dezen en den voorgaanden Zang opgesomd worden, heiligdommen van meer dan één gezindte bestonden; o. a. was er te Palabdhi een heiligdom der Çiwaieten, en een der Wajradhara-sekte. De Buddhistische Orde had een heiligdom te Srangan, dat ook voor Çiwaieten een gewijd oord was. Lemah surat, waar de Orde een heiligdom had, is natuurlijk dezelfde plaats als Lemah tulis, een gewijd oord ook voor de Wajradhara's.

# ZANG 78. (lbidem.)

Deze Zang is in Çārdūlawikrīdita-maat.

Lwir ning dharmma lĕpas karĕşyan i — \* Sumpud rupit mwang Pilan | len tekang Pucangan Jagaddhita Pawitra mwang Butun tankasah | kapwāteka hana pratiṣṭa sabha len lingga praṇālāpupul | Mpungku sthāpaka sang mahāguru panĕngguh ni sarāt kottama | 1 | 1 |

D. i. De vrijstichten van de brahmaansche heremieten zijn als volgt: ---, Sumpud rupit, en Pilan, en Pucangan, Jagaddhita, Pawitra, alsmede Butun.

De tekst hoeft tegen de maat tekang.

<sup>2</sup> Gedrukt i.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Het oorspronkelijke artikel gaf hier: Wangkal. De naam Wangkali wordt niet slechts door handschrift en editie-Brandes gegeven, maar ook door de maat vereischt, zoodat Wangkal klaarblijkelijk op een verschrijving berustte. (Nootvan 1918).

Verbeterd nit pacaccan.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Er ontbreken twee lettergrepen, zonder dat dit in den tekst is aangegeven.

Op al deze plaatsen zijn vergaderzalen <sup>1</sup> gesticht, en lingga's, benevens waterleidingen. Mijnheer de superieur is hij die de hoogste Grootmeester in de geheele wereld heet. <sup>3</sup>

Pucangan is de beroemde door Erlangga [op den berg Pënanggungan] gestichte kluizenarij <sup>2</sup>.

Yeking dharmma lepas rinakṣa mapageh ring swakramanyeng dangū | milw ang sīma ta — ² pratiṣṭa pinakādinya'n swatantra sthiti | Bangwan Tungkal i Siddhayatra ⁴ Jaya len Siddhāhajông Lwah kali | Twas Wāçiṣṭa Palah Padar Siringan ādinyang kaçaiwāngkurān || 2 ||

D. i. \*Deze met immuniteit begiftigde heiligdommen zijn beschermd en gehandhaafd in hun eigen wijze van doen van oudsher; mitsgaders de dorpsgemeenten — gesticht als begin er van, dat ze als vrijmachtig bevestigd werden. Bangwan, Tungkal, Siddhayātra, Jaya en Siddhāhajöng, Lwah kali, Twas Wāsiṣṭha, Palah, Padar, Siringan zijn de voornaamste van de erfelijke bezittingen der Çiwaieten.»

Angkura, spruit, is hier gebruikt in den zin van 'nakomeling'; kaçe-wangkurān is blijkbaar parallel met kaboddhāngçan in de volgende strofe. Zeer opmerkelijk is de naam Twas Wāsiṣṭha, d.i. 'Hart van Wasiṣṭha' (verondersteld dat de lange ā onjuist is; anders zou het 'Hart van een Wasiṣṭhide' beteekenen [verg. bij Zang 65, 3, de noot 2]); zulk een naam is mij in de Indische bronnen nooit voorgekomen.

Wañjang Bajrapure Wanora Makĕduk Hantĕn Guhā mwang Jiwa | Jumput Çobha Pamuntaran Baru kaboddhāngçan prakāçottama | Kājar <sup>5</sup> Ddāna hañar <sup>6</sup> Turas Jalagiri Cĕņṭing Wĕkas Waṇḍira | Waṇḍayan <sup>7</sup> Gatawang Kulampayan i Tālādinya karṣyangkuran <sup>8</sup> || 3 ||

D. i. «Wañjang, Bajrapura, Wanora, Makĕduk, Hantĕn, Guhā en Jīwa, Jumput, Çobha, Pamuntaran, Baru heeten de voornaamste erfelijke bezittingen der Buddhisten. Kājar, Dāna hañar (Nieuwgift), Turas, Jalagiri , Cĕņṭing, Wĕkas, Waṇḍira, —, Gatawang, Kulampayan, Tāla zijn de voornaamste van de erven behoorende aan de Brahmaansche heremieten.

Dharmmārşī Sawungan Bělah Juru Siddha[ng] Srāngan Waduryy Āgĕlan | Gandhātrap Haraçālan Ampu Kakadang hajyan Gahan ring jagat |

Of cwandelparkens. Het woord sabha (eigenlijk sabhā) laat beide vertalingen toe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Verg. deze Serie, dl. VII (1917), p. 118. (Noot van 1918.)

<sup>\*</sup> Er ontbreekt één lange lettergreep.

Vermoedelijk yatra foutief voor yatra.

De tekst heeft Kajar.

<sup>6</sup> Conjectuur voor metrisch onmogelijke ha fi a.

<sup>7</sup> Corrupt, zooals uit het metrum blijkt.

<sup>8</sup> Zoo leze men voor kasyangkura.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Een soortgelijke naam als Wanagiri.

Sīmā Nady Abhaye Tiyang Pakuwukan sīmā Kiyal mwang Çuci | tankaryy ang Kawirī Barat Kacapangan ywānggēgnya sīmā pagĕh <sup>1</sup> | 4 | 1

D. i. «Heiligdommen (of stichten) van Brahmaansche heremieten zijn Sawungan, Bělah, Juru siddha, Srangan, Waduri, Agĕlan, Gandha, Atrap, Haraçālan, Ampu, Kakadang hajyan, Gahan ring jagat. Dorpsgronden te Nadī, Abhaya, Tiyang, Pakuwukan; dorpsgronden te Kiyal en Çuci, alsmede Kawiri, Barat, Kacapangan: deze zijn in de positie van vaste dorpsgemeenten.»

Het is mij niet duidelijk welk onderscheid er is tusschen de «dharma's van Ŗṣi's» in deze strose en de dharma's «lĕpas karĕṣyan»instrose1; en

tusschen de sima's hier en in de voorgaande strofe.

Len sangkerika wangça Wişnu kālap <sup>2</sup> ing Batwan Kamangsyan Batu |
Tanggulyan Dakulut Galuh Makalaran mukya swatantrāpagēh |
len tang deça Mēḍang Hulun hyang i Parung Lungge Pasajyan Kēlut |
Andēl Mād(?) Paraḍah Gĕnĕng Pangawan ādinya nluput ring dangū || 5 ||

D. i. \*Afgescheiden daarvan is de Wisnuietische familie 3, die bezittingen heeft te Batwan, Kamangsyan, Batu, Tanggulyan, Pakulut, Galuh, Makalaran, de voornaamsten van hun bevestigd vrijgebied; en de desa's Medang, Hulun hyang, Parung, Lungga, Pasajyan, Kelut, Andel —, Paradah, Geneng, Pangawan, zijn de voornaamste van die eertijds met immuniteit begiftigd zijn.

Tan warnnan tikanang kalagyan anélat ring sarwwadeçeng Jawa | lāwan tang kuṭi sapratiṣṭa ng ilu tang tanpratiṣṭāpagĕh | ndan bhedanya kacaṇḍikān sthiti kabhuktyanyān sake nāgara | mwang kasthāpakan unggwan ing lumagilagy amrih kriyā mwang brata || 6 ||

D. i. Wij zullen niet beschrijven de kalagyan genoemde verblijven 4, verspreid over alle plaatsen van Java; noch de monnikshutten, zoowel de vast gevestigde als de niet vast gevestigde; noch de soorten van tempelgebieden waaraan inkomsten verzekerd zijn van wege den staat; noch priorieën, plaatsen waar men tijdelijk verblijft voor godsdienstige ceremoniën en geloften.

Len tang maṇḍala mūla sāgara kukub pūrwwasthitinyeniwö | tankaryy ang sukayajña kasturi caturbhasmeka ling sang ṛṣi |

De tekst heeft om a g ö h.

<sup>!</sup> Conjectuur voor kälat.

<sup>3</sup> Namelijk familie in geestelijken zin.

Vgl. boven blz. 82, noot 4.

katyāgan caturāçrame Pacira bulwan mwang Luwan nwe <sup>1</sup> Kupang | akweh lrānya mangāçrayeng thani lawan janggan prasiddheng jagat || 7 ||

D. i. 'En de (gewijde) kringen, boomwortels, zeetempels(?), grafbedekkingen(?), die in hun vorigen staat onderhouden zijn; alsmede de vreugdeoffers [.....]<sup>2</sup>, zooals de Rṣi's zeggen; de kluizenarijen der 4 Āçrama's te Pacira bulwan en Luwan, — Kupang. Een groote menigte ervan leeft van landbouw en groenten, hetgeen algemeen bekend is.

## ZANG 79.

(Ibidem.)

De maat hiervan is een Sragdharā.

Sāmpun tang sarwwadeçeng Jawa tinapak adĕgnyeki ngūni nlinakwan | dharmma mwang sīma len wangça hilahila huluntyang(?) kuṭi mwang kalagyan |

sakweh ning sapramāṇā pinagĕhakĕn asing nispramāṇā ginĕgwan | mantuk ring deça bhṛtya n-sinalahakĕn ingg 4 Āryya Rāmādhirāja || 1 ||

D. i. «Reeds is de staat van alle de sa's op Java nagegaan; dit is't eerste wat verricht werd. De heiligdommen en (vrije) landerijen en familiegronden(?) ——, monnikshutten, en kalagy an genoemde verblijven s: alle die bewijzen (van bezitrecht) hadden, werden daarin bevestigd; allen die ze niet hadden, werden er van voorzien(?). De onderhoorigen die door Ārya Rāmādhirāja schuldig(?) verklaard waren, keerden terug naarhun de sa's.

Çrī-nātheng Wēngkēr otus manapaka rikang <sup>6</sup> deça sakwehnya warman | Çrī-nātheng Singhasāryy otus anapaka [ri] göng ning ḍapur saprakāra | kapwāgēgwan patik guṇḍala sira miwö <sup>7</sup> kāryya tanlambalamba | hetunya ng Yāwabhūmy ātutur ing ulah anūt çāsana <sup>8</sup> çrī-narendra || 2 ||

D. i. «Z. H. de Vorst van Wengker gaf opdracht om de desa's op te ne-

<sup>1</sup> Corrupt.

Wat met kasturi bedoeld wordt, is mij niet bekend; het KBWdb. (II, 194) geeft geen licht. Ook caturbhasma is onverklaarbaar; [doeh zie bij Zang 81, 2].

Met de «A ç ra ma's» kunnen hier niet bedoeld zijn de 4leefwijzen. Volgens 't KBWdb. (1897) I, 619 verstaat men onder oa tură ç ra mī: Brahmanen, Rei's, Çaiwa's en Saugata's. — (Verg. Zang 66, 8, met de noot 2; en Zang 81, 2. Toevoeging van 1918.)

<sup>\*</sup> Conjectuur voor: i sangng.

<sup>1</sup> Verg. hiervóór p. 82, noot 4. (Noot van 1918).

<sup>4</sup> Verbeterd uit manapakā rikanang.

<sup>7</sup> De tekst heeft siran umi wo.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> In den tekst çaçana.

men en alle te beschrijven; Z. H. de Vorst van Singhasāri gaf last om 't aantal kookplaatsen (haardsteden) van allerlei aard op te nemen. Die gemachtigde (?) dienaren, allen even gehoorzaam, volbrachten onverflauwd hun taak. Dien ten gevolge leerde (de bevolking van) Java-land zich gedragen volgens de bevelen van Z. Maj. den Koning.

Ngkā tang nūṣāntare Bāly amatĕhan <sup>1</sup> i sācāra ring Yāwabhūmi | dharmma mwang çrāma lawan kuwu tinapak adĕgnyeki sampun tiningkah | sang Boddhādhyakṣa munggw ing Baḍahulu Baḍahalw ing <sup>2</sup> Gajah tanpramāda |

wruh ri kweh ning sudharmme kasugatan inutus çri-narendran rumakşa 3

D. i. En 't andere eiland, Bali, was conform in alle gebruiken met Javaland. De staat der heiligdommen, kluizenarijen en tijdelijke verblijven (kuwu) werd nagegaan; dit is geheel in orde gebracht. De Superintendant der Buddhisten, gezeteld te [Baḍahulu] Baḍahalu, Gajah 3, niet nalatig, is door Z. M. den Vorst gezonden, om, kennis nemende van de Buddhistische heilige gebouwen, daarvoor te waken.»

### ZANG 80.

(Ibidem.)

Maat Madraka.

Lwir nikanang kasogatan i Balī Kādhikaraṇan muwah Kuṭi hañar | lāwan i Pūrwwanāgara muwah Wihāra bahu ng Ādirājya Kuturan | nĕm tikanang kabajradharan uttama nghing i Wihāra tang kawinayan | kīrṇṇa makādi ng Āryya-dadi rājasanmata kuṭinya tan wicaritan || 1 ||

D.i. De bezittingen der Buddhisten op Balizijn als volgt: Kādhikaraṇan den Kuṭi hañar (Nieuwkluis) en Pūrwanagara en Wihāra bahu (Nieuwmunster), Ādirājya Kuturan de zes voornaamste plaatsen der Bajradharasekte; slechts de Wihāra (d.i. Klooster of Munster) behoort aan de reguliere geestelijkheid. Overal verspreid zijn de met 'skonings goedkeuring gevestigde kluizen, Āryadadi enz. Daarover zal niet uitgeweid worden.

Milw atikang sudharmma ri Bukit Sulang Lemah i Lampung Anyawasudha

<sup>1</sup> Zoo leze men voor chat.

De tekst heeft ang.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Verg. hiervóór dl. VII, p. 279, in Zang 14, 3: Badahulu mwang i Lwāgajah; en Prof. Kern's korte vertaling op p. 241 aldaar. (Noot van 1918).

<sup>\*</sup>De gewone beteekenis van Skr. ad hikaran a is «gerechtshof». Ik vermoed echter dat met Käd hikaran an bedoeld is de hoofdzetel van geestelijk bestuur.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Zang 16, 8 en 't KBWdb. (II, 159) onder kutur. [Zie ook p. 78 hiervóór.]

khyāty angaran Tathāgatapura Grēhasthadhara <sup>1</sup> supraçāsti n-amatēh | bhyoma <sup>2</sup> rasārkka Çāka diwaça-nya suk nṛpati Jīwaneçwara dangū | wṛddhasumantry upāsaka ng abhūmi çuddha tĕhĕr apratiṣṭa n-inutus || 2 ||

D.i. «Alsmede het heiligdom te Bukit, Sulang, Lěmah (grond) te Lampung, Anyawasudhā ; wat bekend is onder den naam Tathāgatapura Gṛhasthadhara is door een goeden giftbrief bevestigd: in datum van Çāka 1260 (= 1338 A.D.) heeft de vorst van Jīwana indertijd het gesticht. De Mantri sēpuh, een upāsaka (Buddhistische leek) was het, die afgevaardigd werd om den grond te wijden en daarna ('t heiligdom) op te richten .»

Salwir ikang swatantra tuhu sapramāṇa pagĕh tĕkap narapati | kīrtti sang ādi-sajjana sakāwakanya ya rinakṣa mogha tinĕngöt | mangka juga swabhāwa sang inuttama prabhuwiçeṣa digjaya wibhuh | nyāma muwah rinakṣa sahanā ni kīrtti nira de ni sang prabhu hĕlĕm || 3 ||

D. i. Al de vrijstiften, die ware bewijzen hadden, [worden] bevestigd door de vorsten; de vrome stichtingen van vroegere deugdzame menschen, met hun vertegenwoordigers(?) worden behoed en voor onschendbaar verklaard. Zóó was de aard der uitnemendste voortreffelijke, wereldverwinnende, grootmachtige heerschers. Zoo ook mogen voorts al hun vrome stichtingen door latere heerschers behoed worden.

Mwang makadon katona taya ni durātmaka rikang sabhūmi kacaya |
hetu nikang pradeça tinapak tinūt <sup>7</sup> sawalĕr samudra jinajah |
sthitya nirang tapaswi sahaneng pasir wukir alas pradeça kasĕnĕt |
tṛptya miwö tapa brata samādhy anambyakĕn i haywa ning sabhuwana || 4 ||

D. i. En hij 8 stelt zich ten doel, dat er geen booswichten in 't (door hem) behoede land te zien zullen wezen. Uit dien hoofde werden (alle) streken onderzocht, voortgaande totdat men aan de zee stuitte (?) doorkruist, tot gerust verblijf aller asceten in strand, gebergte, wouden, afgelegen oorden, zoodat zij met voldoening zich aan ascese, geloften, en vroom gepeins kunnen overgeven, daardoor tevens het heil der geheele wereld bevorderende.

<sup>1</sup> Conjectuur voor os wadhara.

<sup>1</sup> Wanspelling voor wyoma.

D.i. eigenlijk sandere aardes. Het is de vraag of een eigennaam gemeend is.

<sup>\*</sup>Wegens de onzekerheid der spelling is moeielijk te zeggen wat met dhara gemeend is. Grhastha is seen familievaders.

<sup>5</sup> De vader van Hayam Wuruk.

De constructie van den tekst is zeer vreemd, doch ik kan er niets anders uit maken.

<sup>7</sup> Gedrukt tinu ta.

<sup>\*</sup> Het onderwerp staat in den zin niet nitgedrukt. Ik veronderstel dat de dichter den Koning op 't oog heeft.

## ZANG 81.

(Ibidem.)

De maat is een specie van Atyasti.

Göng ny ārambha ¹ nareçware pagĕha sang tripakṣe Jawa | pūrwwācāra nireng praçāsty alama tang rinakṣe²niwö | kotsāhan haji yatna don ira wineh patik guṇḍala | tan wismṛtya nireng carādhigama çikṣa len çāsana ² || 1 ||

D. i. «Veelvuldig was de bemoeienis des Konings om de 3 godsdienstige gezindten 4 op Java (in hun rechten) te bevestigen. Zijn eerste gedragslijn ten opzichte der oude giftbrieven was, dat zij behouden en gerespecteerd werden. De vaste wil des Konings, zijn streven en doel, maakte dat de gemachtigde (?) dienaren niet zouden vergeten de lessen van goed gedrag, de voorschriften der zedelijkheid en der leer.»

Nāhan kāraņa sang caturdwija paḍāngusir kottaman | wipra mwang ṛṣi Çaiwa Boddha tĕtĕp <sup>5</sup> ing swawidyā tutur | sakweh sang caturāçrama pramuka sang caturbhasma <sup>6</sup> sök | kapwāteka tumungkul ing brata widagdha ring swakriyā || 2 ||

D. i. Dat is de reden dat de vierderlei geestelijken zallen uitstekendheid nastreven: Brahmanen, Rşi's, Çiwaieten, Buddhisten zijn vast in de hun eigen wetenschap en leer. Al de vier Āçrama's, voornamelijk de talrijke caturbhasma's, onderwerpen zich aan geloften, ervaren in hun eigen ritueele handelingen.

Tusschen wipra en ṛṣi bestaat, naar ik veronderstel, het onderscheid dat de eersten niet leven als heremieten, de tweeden wel. Wie onder de «Vierāçrama's» bedoeld zijn, begrijp ik niet. In 't KBWdb. I (1897), p. 619 vindt men opgegeven dat de «Caturāçramī's» zijn: de Brahmanen, Ŗṣi's, Çaiwa's en Saugata's, maar deze vier klassen zijn reeds genoemd. De term caturbhasma, etymologisch z. v. a. «vier-asschig», is mij uit Indische bronnen onbekend; mogelijk heeft men daaronder zekere sectarische bedelorden te verstaan. Çiwaietische asceten plegen zich met asch te besmeren, doch de Çaiwa's zijn al genoemd.

<sup>1</sup> Verbeterd uit aram ka.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zoo leze men voor rinaksa.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De tekst heeft çaçāna.

<sup>4</sup> Verg. Zang 51, 5. (Noot van 1918).

<sup>6</sup> Gedrukt boddhatgep.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> De tekst heeft catubhas ma. Vgl. Zang 78, 7.

<sup>7</sup> Dwij a beteekent, gelijk men west, gewoonlijk «brahmaan», maar dat past hier niet.

Ngkā sakweh nira sang caturijana paḍa sthitīng çāsana | mantrī mukya sang Āryya karwa nipuņeng kabhūpālakan | kryankryan kṣatriyawangça len wali suçīla yatneng naya | milw ang waiçya sabhūmi çūdra jenek i swakāryyāpageh || 3 ||

D. i. «Nu zijn alle vier klassen van 't volk gehoorzaam aan de bevelen. De voornaamste Mantri's, de twee Ārya's, zijn ervaren in 't landsbestier. De Grooten, van Kṣatriya-geslacht en Pairs, zijn deugdzaam en zorgvuldig in hun gedrag. Ook de Waiçya's over 't heele land, en de Çūdra's hebben behagen in hun vaste bezigheden.»

Wali hebik vertaald met «pair», op grond van Makassaarsch bali, «ambtgenoot, pair»; dezelfde zin van «een gelijke» ligt in Malagasi vady, «gade», vin ady, «getrouwd»; Mota qaliga, «maagschap, maag». Het Oudjav. wali heeft natuurlijk niets te maken met Nieuwjav. aan 't Arabisch ontleende wali.

Yekang janma <sup>1</sup> catur sujanma n-umijil sakeng hyang Widhi | ling ning çāstra wĕnang sagatya nika de narendreng pura | kapwekāpagĕh ing swaçīla kimutang kujanmatraya | nang caṇḍāla mĕleca tuccha paḍa yatna ring swakrama || 4 ||

D. i. «Van de vier welgeboren kasten die hun ontstaan te danken hebben aan den goddelijken Albestierder, wordt de heele toestand beheerscht door den Vorst in den staat: zij zijn vast in hun zedelijk gedrag. Zelfs de drie lage volksklassen, namelijk Candala's, Mleccha's, en Tuccha's, nemen zorgvuldig hun fatsoen in acht.»

Mleccha is in 't Skr. \*barbaar, hier echter is het de benaming van een zekere lage kaste; zie 't KBWdb.IV(1912), 585. Ook Tuccha, \*nietig, laag, komt in Indië voor als benaming eener bepaalde menschenklasse; men zou het kunnen vertalen met \*schooier.

## ZANG 82.

(Ibidem.)

In Suwadanā-maat.

An mangkā lwir nikang bhūmi Jawa ri pangadēg çrī-nātha siniwi | norang sandeha ri twas nira n-umulahakēn kīrttyānukani rāt | těkwan çrī-nātha kārw amwangi haji n-agawe ṣaḍ dharmma kuçala | mwang penak ² çrī-narendra pratuha ³ tumut i buddhi çrī-narapati || 1 ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gedrukt janmi.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Verbeterd uit penan.

<sup>2</sup> Zoo leze men voor pranuha.

D. i. «Zoodanig is de gesteldheid van 't land Java onder de regeering van den heerschenden Vorst. Hij weifelt volstrekt niet in zijn gemoed om vrome werken tot stand te brengen tot vreugde der wereld, terwijl de twee vorsten 'den Koning aanvuren om de zes deugden uit te oefenen '; en de oude hooge vorstelijke personen zijn bevredigd, daar zij de gezindheid van Z. Maj. den Vorst deelden. >

Çrī-nāthe Singhasāryy anaruka ri Sagaḍā dharmmāparimita | Çrī-nāthe Wĕngkĕr ing Çūrabana Pasuruhan lāwan tang i Pajang | Buddhādhiṣṭāna tekang Rawa ri Kapulungan mwang Locanapura | Çrī-nāthe Watsarīkang Tigawangi magawe tuṣṭeng parajana || 2 ||

D. i. «Z. H. de heerscher van Singhasāri legde te Sagadā onmetelijke dharma's aan; Z. H. de heerscher van Wengker te Çurabana, Pasuruhan en Pajang, Buddhādhiṣṭhāna te Rawi, Kapulungan en Locanapura; Z. H. de heerscher van Watsari te Tiga-wangi, hetgeen de lieden vreugde gaf.»

Met die sonmetelijke dharma's zullen wel dharmasīmā's, d. i. svrije landerijen, bedoeld wezen. Ook de vrome giften van den heerscher van Wengker, 's Konings oom, zullen in gronden bestaan hebben, en daarenboven uit een heiligdom, Buddhādhiṣṭhāna, d. i. shoofdplaats van Buddha; voorts te Kapulungan; en Locanapura, zeker wel een onnauwkeurige spelling voor Locanāpura, d. i. stad van Locanā, want Locanā is een bekende Buddhistische godin, de wederhelft (çakti) van den Dhyāni-buddha Akşobhya (of van Wairocana).

Wie als vorst van Watsari wordt aangeduid, heb ik niet kunnen opsporen. De vorm van den naam lijkt eenigszins verdacht.

In de derde strofe gaat het aldus voort:

Sakweh ning mantri sampun kṛtawara sinungan sīmāsirasirān | caitya prāsāda ta pwang ginaway ika lawan linggādi ³ satata | bhaktīng hyang bhakti ri pitrēgaņa samasamātwang ring muniwara | dāna mwang kīrtti puṇyenulahakēn ika solah sang prabhu tinūt || 3 ||

D.i. «Al de Mantri's hebben gunstbewijzen ontvangen, zijn begiftigd met tal van dorpsgronden. Tempels, torens werden dan opgericht, en voortdurend lingga's, enz. Men bracht godsdienstige hulde aan de goden, hulde aan de Voorvaderschare; allen betoonden eerbied jegens de Wijzen. Milde schenkingen en heilige monumenten werden uitgevoerd in navolging van 't gedrag des heerschers.»

<sup>1</sup> Namelijk 's Konings ouders.

Omtrent kuçala vgl. men 't KBWdb. onder kuçala(II, 198); een verkeerde spelling van kuçala.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> In den tekst linggādhi.

### ZANG 83.

(lbidem.)

In Sragdharā.

An mangkā kottaman çrī-narapati siniwīng Tiktawilwaikanātha | sākṣāt candreng çarat kastawan ira n-agawe tuṣṭa ning sarwwaloka | lwir padma ng durjjana lwir kumuda sahana sang sajjanāsih t teke twas | bhṛṭya mwang koça len wāhana gaja turagādinya himpēr samudra || 1 ||

D.i. «Zoo is de voortreffelijkheid van Z. Maj. den Vorst, die te Majapahit als alleenheerscher regeert. Gelijk aan de Maan in den herfst wordt hij geprezen, daar hij de geheele wereld met vreugde vervult. Als waterrozen zijn de boosdoeners, als witte lotussen de goeden, welke hem allen hartgrondig liefhebben. Zijn dienaren, geldmiddelen, wagens, olifanten, paarden enz. zijn (onmetelijk) als de zee.»

De prachtige helderheid der Maan in de herfstmaanden, inzonderheid in Kärttika, waarin de volle maannacht bekend is als kaumudī, is in Voor-indië spreekwoordelijk. Natuurlijk past de vergelijking niet voor Java, doch zulks neemt niet weg dat de Javaansche dichter slaafs het Indische voorbeeld navolgt.

De roode lotussen (padma's) bloeien bij dag en sluiten hun kelken 's nachts; omgekeerd openen de kumuda's zich 's nachts en prijken zij als de Maan schijnt; de Maan heet dan ook, in beeldspraak, hun geliefde. De boosdoeners worden vergeleken met de padma's, omdat deze voor den maneschijn als het ware schuil gaan, kwijnen, terwijl de kumuda's dan zich ten volle ontplooien en bloeien. Hetzelfde concetto, eenigszins anders uitgedrukt, hebben wij reeds aangetroffen in Zang 7, 1.

Mangkin rabdhekanang Yāwadharaṇi kapawitranya ring rāt prakāça | nghing Jambudwīpa lawan Yawa kĕta ng inucap kottamanyan sudeça | dening kweh sang widagdheng aji makamuka sang dhyakṣa saptopapatti | mwang pañjy ang jīwalekan (?) tangara sing umungup kāryya kapwātidakṣa || 2 ||

D. i. 'Hoe langer zoo meer begint de gezegende toestand van 't Javaansche land in de geheele wereld bekend te worden. 'Slechts Jambudwipa (Voorindië) en Java, heet het, worden bij uitstek goede landen genoemd, wegens de menigte van mannen ervaren in de leer, met de opperrechters (Dhyakşa) en de zeven Upapatti's, aan 't hoofd, en de Pañji's [...], Tangara's, alwie, uitstekend in hun werk, zeer bekwaam zijn.

<sup>1</sup> Gedrukt sājanāsih.

Rabdha, dat ik elders niet aangetroffen heb, houd ik voor een uit misverstand ontstane verminking van ārabdha [\*begonnen\*]. Met jīwalekan, dat er verdacht uitziet, weet ik geen weg. Tangara is vermoedelijk een synoniem van Tanda!.

Mukya ng Çrī-Brahmarāja dwija parama <sup>2</sup> mahākawya anindyāgamajña | hēnty ang tarkkādi kawruh nirang nipuņa mahākāwya naiyāyikādi <sup>2</sup> | mwang danghyang Bhāmanātibrata kuçala tameng Weda şaṭ <sup>4</sup> karmma çuddha |

āstām çrī-Wiṣṇu sakte çama 5 japa makadon wrddhya ning rāt subhikṣa || 3 ||

D. i. 'Vooraan staat Çrī-Brahmarāja, de uitstekende brahmaan, onberispelijke groote dichter en kenner der godsdienstige overlevering; hij heeft een volkomen kennis van de skeptische en andere philosophieën, is knap in de poëtiek, in't stelsel der dialektiek, enz. En de Danghyang (Brahmaansche leeraar) Bhāmana, zeer vroom, deugdzaam, ervaren in de Weda's en de 6 reine werkzaamheden \* En ook Çrī-Wiṣṇu, die heil zoekt in kalmte des geestes en prevelgebeden, met het doel dat het land toeneme in welvaart. >

Hetunyānantara sarwwajana těka sakeng anyadeça prakīrṇṇa | nang Jambudwīpa Kamboja Cina Yawana len Cĕmpa Karṇṇāṭakādi | Goḍa mwang Syangka tang sangkan ika makahawan potra milw ing waṇik sök |

bhikşu mwang wipra mukyān hana těka sinungan bhoga tuşṭa npanganti | 4 ||

D. i. Dientengevolge kwamen onophoudelijk allerlei lieden uit andere landen, in menigte: zooals uit Jambudwīpa, Kamboja, China, Yawana, Campā, Karnāṭaka enz., Gauḍa en Siam, — kwamen zij per schip met talrijke handelaars; monniken en voorname brahmanen; die er kwamen, werden onthaald en verbleven er gaarne.»

Yawana hebben wij reeds ontmoet in Zang 15, 1.7

Moeielijkheid baart Syangka, dat eveneens in Zang 15 voorkomt en een van elders onbekende bijvorm van Syam schijnt te wezen, en niet in twee woorden gescheiden mag worden. Maar wat is dan tang?

<sup>5</sup> In den tekst çakte sama. Çakta beteekent ebekwaam».

\* Deze 6 geoorloofde werkzaamheden eens brahmaans, zijn : studie, onderwijs, offeren voor sich zelf, offers verrichten voor anderen, aalmoezen geven, aalmoezen ontvangen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In zang S8, 1 vertaald met couderling (van het dorpsbestuur)». Verg. <sup>1</sup>t KBWdb. II, 569. (Noot van 1918).

<sup>2</sup> Verbeterd uit warama.

Zoo leze men voor naiyeyikādī.

<sup>·</sup> Gedrukt sad.

<sup>7</sup> De hier in het oorspronkelijke artikel volgende bespreking van Yawana is bij den herdruk weggelaten, daar Prof. Kern later aan een andere opvatting de voorkeur heeft gegeven. Zie dienaangaande bij Zang 15 hiervbôr; in deze Serie, Deel VII (1917), p. 280—281 met de noot op laatstgenoemde bladzijde. (Noot van 1918).

Goda is Gauda [thans: Gaur] in Oostelijk Hindustan. De 5<sup>de</sup> strofe luidt als volgt:

Ndān angkēn Phālguņa Çrī-nṛpati pinaripūjeniwö ring swarājya |
prāpta ng mantrī sabhūmī Jawa juru kuwu len dhyakṣa sarwwopapatti |
milw ang Bālyādi nūṣantara sahana saha prabhrēti n-tanpēgat sök |
byāpārī mwang waṇik ring pēkēn angēbēkatĕp sarwwabhāṇḍanya kīrṇṇa || 5 ||

D. i. «En in iedere maand Phälguna wordt Z. Maj. de Vorst geëerd en gevierd in zijn heerschappij. Dan komen de hooge staatsdienaren (man tri) van geheel Java, de districtshoofden (juru), de dorpshoofden (kuwu), en de rechterlijke ambtenaren (dhyakşa) met de upapatti's; mede komen de (lieden van de) andere eilanden, Bäli, enz., allen met eergeschenken, die oneindig talrijk zijn. Neringdoenden en kooplieden vullen in dichte menigte de markt met al hun uitgespreide waren.

Tingkah ning pūja n-idran bhrisadi saha mṛdanggenarak ning wwang akweh ping pitw angken dinembuh sasiki saha niwedya n-dunung ring wanguntur homa mwang brahmayajñenulahaken ira sang Çaiwa Boddha n-pamūjā | amwīt ingng aṣṭamī kṛṣṇa makaphala rikang swastha ni ¹ çrī-narendra | | 6 | |

D.i. De wijze waarop de feestelijke ommegang geschiedt is zóó, dat een Bhrisadi<sup>2</sup> met trommelgeschal door veel volks in plechtigen optocht rondgeleid wordt. Zevenmaal wordt het dagelijks herhaald (?); ieder begeeft zich met offeranden naar den Wanguntur (Sitinggil). Offers aan den Vuurgod en brahmayajña's worden door de Çiwaietische en Buddhistische geestelijken ter vereering verricht, te beginnen met den 8\*\*en der donkere maandhelft, voor het welzijn van Z. Maj. den Vorst.

### ZANG 84.

(Ibidem.)

De maat hiervan is een soort Kṛti.

Prāpta ng diwaça kaping pādbělas i wijil Çrī-narapati warṇṇan | tingkah nira miděr ing 4 nāgara marasuk bhūṣaṇa kanakādi | çōbhābhra pinikul ing jampana mahawan lantaran atuntun |

<sup>1</sup> Conjectuur voor swasthana.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De beteekenis van dit woord, dat ondanks de onjavaansche bh geen Skr. is, ken ik niet. Het herinnert aan Pri sad i in Zang 64, 1, waarvan het misschien een andere uitspraak is. Vermoedelijk is bedoeld een reusachtige pop, voorstellende een of ander my thisch wezen.

D.i. een godsdienstige handeling bestaande in 't opzeggen van heilige teksten.

Gedrakt midereng, doch de conjunctief is hier niet op zijn plaats.

mantrī saçiwabhujanggādi nika manganggo dadar angiring 1 sök | 1 | |

D.i. «Er worde beschreven hoe op den 14<sup>den</sup> Z. Maj. de Vorst naar buiten kwam (wijil) en in de stad rondging getooid met sieraden van goud enz. Luisterrijk pralend werd hij gedragen in een palankijn, terwijl wegbereiders aan beide zijden gingen ten geleide. Mantri's met geleerde geestelijken der Çiwaieten enz., de hun geschonken (kleedij) dragende, vergezelden hem in grooten getale.»

Ghūrṇṇa ng paḍahi <sup>2</sup> mṛdangga truṭika dudū ng çangka tara yan atri | sinrang ni pasĕlur ing bhaṭṭagaṇa manguccāraṇa ng abhiwāda | çloka stuti nira sangkeng parapura de sang nipuṇakawīndra | cihna nrĕpati gahan lwī Raghusuta Kṛṣṇañjaya(?) subhageng rāt || 2 ||

D. i. «Daverend was 't geluid der feestmuziektrommen [....]<sup>3</sup>; anderzijds weerklonken de schelphoornen helder, opgedrongen <sup>4</sup> door de lange rij van een troep lofzangers die een begroeting uitspraken; lofgedichten komen uit andere steden van dichter-vorsten, als blijk dat de Vorst luisterrijk is als Rāma en — (200) bemind in de wereld.»

Een naam als Kṛṣṇañjaya is feitelijk ongerijmd. Het zal wel een fout wezen voor Karṇañjaya, «Overwinnaar van Karṇa», d.i. Arjuna.

Sāmpun nṛpati manek ring maṇimayasinghāsana suminābhra | Çoddhodani sakala lwir nira wahu sangke Jinapada çobhā | byakta trisura Surendrāng umarčk i himbang nira n-apūja hyang | āpan paḍa linčwih bhūṣaṇa nika sotan wwang adhika mūlya || 3 ||

D. i. «Reeds had de Vorst den troon van edelgesteente bestegen, met luister schitterende. Hij leek als Çuddhodhana's zoon (de Buddha) in persoon, zoo even uit het prachtige Jina-verblijf (Buddha-hemel) gekomen. Zichtbaar waren de 3 goden <sup>5</sup> en de heer der Goden (Indra) tegenwoordig aan Zijne zijde, terwijl hij devotie verrichtte. En allen hadden een uitstekend tooisel; geen wonder, dewijl zij hoogaanzienlijke personen waren.»

Het dient bijzonder opgemerkt te worden dat de dichter zich Çākyamuni voorstelt als verblijvende in Jinapada, een woord gevormd naar 't model van Wişnupada, Wişnu's verblijf. Die voorstelling is niet vreemd aan Mahāyānisten, ofschoon ze lijnrecht in strijd is met de oude, rechtzinnige leer.

Ik begrijp niet recht wat de dichter in de twee laatste versregels eigenlijk

<sup>1</sup> Zoo leze men voor ingiring.

Padaha is de lezing van 't HS.; padahi is mijn conjectuur.

<sup>\*</sup>Truțika is onvindbaar. Misschien heeft men truțita te lezen, in welk geval men zou kunnen vertalen: «afgebroken door».

Er zal bedoeld wezen: «waarop onmiddellijk volgde».

D. i. Brahma, Wisnu en Çiwa? Onzeker.

te kennen geeft. Er kan toch geen sprake wezen van de werkelijke tegenwoordigheid van Indra enz., in eigen persoon! Hoe dan 's mans woorden te verklaren? Wellicht op de volgende wijze. Uit de beschrijving die de Chineesche pelgrim Hiuen Thsang geeft van een groot feest hetwelk Koning Çīlāditya (al. Harşa) bij zekere gelegenheid aanricht, blijkt dat een gouden beeld van den Buddha plechtig op een olifant werd rondgedragen, terwijl de koning zelf, in 't kostuum van Indra, ter linkerzijde een prachtig zonnescherm ophield, en koning Kumāra van Kāmarūpa (Assam), onder de trekken van den god Brahma, met een witten vliegenwaaier in de hand zich aan den rechterkant hield. 1 Hieruit ziet men, dat hooggeplaatste personen bij een feestelijke gelegenheid den Buddha in effigie vereerden door de rollen op zich te nemen van godheden die den Meester bij diens leven als nederige dienaren hulde plachten te bewijzen. Hun rol bracht mede, dat zij het kostuum der door hen voorgestelde goden aannamen. In ons gedicht neemt de Koning zelf de plaats van den Buddha in, die aan zijne zijde aanzienlijke personen heeft welke gedienstige godheden voorstellen. Wie die personen zijn, wordt niet gezegd. Dit is de eenige verklaring die ik van de alles behalve duidelijke plaats weet te geven. Doch gaan wij verder.

Tingkah ni laku nira çrī-nṛpati Pajang sapriya pinakāgra | singhāsana nira sāmpun lĕpas inarak ning balagaṇa kīrṇṇa | mantrī Pajang athawā mantri ri Paguhan rowang ika sapaṇṭa | lakṣārwuda marasuk bhūṣaṇa saha bhrĕtya dhwaja paṭahādi || 4 ||

D. i. «In den tocht vormde Z. Hoogheid de Vorst van Pajang met zijne geliefde gade de voorhoede. Zijn troon was reeds vooruit, statig begeleid door een wijdverspreide menigte troepen. De Mantri's van Pajang en de Mantri's van Paguhan, hun gezellen, (volgden) in groepen: lakṣa, arbuda, ² gekleed in prachtkostuum, met dienaren, vlaggen, trommen enz.»

Mangkā nṛpa ri Lasĕm sapriya ri wugat lampah ira sabhṛtya | mwang çrī-nṛpa ri Kaḍintĕn sayugala sāmātyabala ri wuntat saçrī | çrī-Jīwanapararājñī ri wuri saha bhrĕtyagaṇa sabharttā | çrī-bhūpati pamĕkas mantry adhika sa Yāwāwani mangiring sök || 5 ||

D. i. \*En de vorst van Lasëm met zijne vrouw trok daar achter met zijne dienaren, en daarachter Z. Hoogheid de vorst van Kadiri met gade, met ministers en leger, met pracht. H. Maj. de opperkoningin van Jīwana (Kahuripan) daarachter met de schare van dienaren, met haar echtgenoot. De

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie Stan. Julien, Voyages des Pelerins bouddhistes, II (1857), 258.

³ Ik heb deze telwoorden onvertaald gelaten. Zelfs als men aan die getallen een veel geringer waarde toekent dan ze in 't Sanskrithebben [100.000 & 10.000.000], zijn de cijfers van den dichter belachelijk overdreven.

overige landsheeren (bhūpati) en voorname Mantri's van geheel Javaland volgden in groote menigte.»

Ton tang parajana sarsök pěnuh ariwěg tanpasěla manonton |
pinggir nikanang lěbuh ajajar tang çakaṭa ¹ pinanggung ² |
dwārānapis ³ awawa lwir dhwaja nguniweh panggung ika riněngga |
sök stry anwam atuha dudw ang mangěběk umunggw ing bacingah atimbun || 6 ||

D. i. 'Men zag een talrijk publiek, in volte samengeschoold zonder tusschenruimte, toeschouwende. Aan den rand der hoofdstraat (of alun-alun) stonden op een rij wagens als tribunen ingericht 4. De deuren — als (?) vlaggen 5 en de kijktribunes waren versierd. Een menigte jonge en oude vrouwen vulden de plaatsen op het buitenplein (bacingah) bij hoopen.

Buddhinya daradaran kapwa suka bangun wahuwahu manonton | tan warnnan ulah ikeñjing nrpati kinastryan mijil i wanguntur | wipradi sira maweh amretawarakundyadi wawan ikapned | mantri parapameget kapwa marek amuspanjali pareng asrang || 7 ||

D. i. \*Benieuwd in hun geest schepten zij allen evenzeer vermaak alsof zij het nu pas toeschouwden. Wij behoeven niet te beschrijven wat zij deden, toen den volgenden dag de Vorst gehuldigd uitkwam aan den Manguntur. Brahmanen enz. gaven gewijden drank, en sierlijk waren de kruikjes die zij aanboden. Mantri's en notabelen (pameget) maakten hun opwachting in dichten drom hulde betoonende met aaneengesloten handen.

#### ZANG 85.

(Ibidem.)

În de maat Suwadanā.

Tanggal ning Caitra tekang balagaṇa mapulung rahy āhēm apupul | mantrī mwang taṇḍa len gusti sahana nguniweh wadwā haji tumūt | milw ang mantry ākuwu mwang juru buyut athawā wwang ring parapurī | āstām sang kṣatriya mwang wiku haji karuhun sakweh dwijawara || 1 ||

D. i. Op den dag der nieuwe maan van Caitra vergaderde het heir en

<sup>1</sup> Verbeterd uit sakatha.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Het vers is niet in orde; er ontbreken drie lettergrepen.

Lezing verdacht en daardoor de woordscheiding onzeker.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De zin loopt oogenschijnlijk goed af; toch moet in den oorspronkelijken tekst iets anders gestaan hebben, want de maat is gestoord. [Verg. Zang 87, 1.]

Onverstaanbaar.

<sup>5 =</sup> Wanguntur (zie Zang 88, 6). Verg. 't KBWdb. III (1901), 627. (Noot van 1918).

<sup>7</sup> Caitra is de cerste lentemaand in 't begin van 't jaar; [en volgt op Phälguna].

hield gezamenlijk raad. De Mantri's en hoofdofficieren (taṇḍa) en Gusti's alle, alsook het gevolg des konings (wadwa haji), namen er deel aan; alsmede de dorpshoofden en dorpsoudsten en lieden van andere steden, om niet te spreken van de Kṣatriya's en koningsmonniken, voorafgegaan door alle voorname Brahmanen.»

De beteekenis van mapulung rahi is mij onbekend. Misschien is het een uitdrukking die in eigenlijken zin te vergelijken is met onze uitdrukking: «de koppen bij malkaar steken».

Onder de genoemde waardigheidsbekleeders zijn er eenige, waarvan 't karakter ons slechts onvolkomen bekend is.

Don ing höman ri tan lamlama ni sabala sang çrīnātha ring ulah | kapwānūtājar ing Rājakapakapa sadāngkēn Caitra winaca | haywāngambah ri tan lakwa nika maněkěteng wastrādyaraṇa(?) | dewaswādinya tātan purugěn ika maran swasthāng pura sadā || 2 ||

D. i. 'Het doel van de beraadslaging was, dat al de troepen des konings in hun gedrag niet hebzuchtig zouden wezen, en dat zij de lessen in 't Rā-ja kapakapa, hetwelk altoos elke Caitra-maand wordt voorgelezen, zouden volgen; opdat zij niet een weg zouden betreden die verboden is, terwijl zij zich moeten in acht nemen 1. Zij mogen zich volstrekt niet vergrijpen aan goden-eigendommen enz. 2, opdat het den staat steeds welga.

Kapakapa is blijkbaar een soort geschrift. In 't Jav. Wdb. (1901, I, 509) vindt men opgegeven een «Layang Kapakapa», naam van een boek dat gezegd wordt door dien Adipati geschreven te zijn; en Adipati Rājakapakapa is, volgens hetzelfde Wdb. «naam en titel, door Daniswârâ aan Běgdjå gegeven». Daniswara, d. i. Dhaneçwara, is welbekend als een naam van Kubera. Blijkbaar is het hier genoemde Rājakapakapa een geschrift uit den Hindutijd en dus zeker wel identisch met het door Prapañca bedoelde. 3

#### ZANG 86.

(Ibidem.)

In Mandākrāntā.

Ākāra rwang dina muwah ikang kāryya kewwan narendra |

<sup>1</sup> Waştrādyaraņa is corrupt: er ontbreekt één lettergreep. Ik weet geen zeker geneesmiddel. Mogelijk, doch geenszins zeker, is: wastrādyaharaņa, d. i. «kleederen enz. niet te rooven».

Onder cenz. versta men, in de eerste plaats, 't eigendom van brahmanen.

Verg. over de Sĕrat Raja Kapakapa, in proza-bewerking S. Wadu aji geheeten, Dr. Brandes in zijn Register op de Babad Tanah Djawi (Verhand. Bat. Gen. LI, 4, 1900), p. 15\*—17\*, en p. 186—201. Men vindt daar ook de Jav. verklaring uit de Wadu aji van pandëlëgan (zie Zang 88, 1) als «jurutënung miwah jurunujum», dus z.v.a. «astroloog»;

wwantěn <sup>1</sup> lor ning pura těgal anāma ng Bubat kaprakāça | crī-nāthāngkěn mara makahawan swāna <sup>2</sup> singhāpadudwan | sabhrětyānorakěn iděran atyadbhuta ng wwang manonton || 1 ||

D. i. «Na een tijd van twee dagen was door den Vorst op nieuw voor een feest zorg gedragen. Er is ten Noorden van de stad een veld, bekend onder den naam van Bubat. Z. Maj. de Vorst gaat telkens daarheen, terwijl hij als voertuig gebruikt honden en leeuwen (singha), die niet met elkaar harmonieeren. Al de dienaren rondom houden die onder bedwang; met de grootste verbazing zien de menschen het aan.»

Ndan tingkah ning Bubat araharārddhāratātaṇḍĕs alwā | madhyakroçākara nika n-amūrwwānutug rājamārgga | madhyārddhakroça kĕta pangalornya nutug pinggir ing lwah | kedran de ning bhawana kuwu ning mantri sasök mapaṇṭa || 2 ||

D. i. En Bubat doet zich voor als een woeste grond, zeer vlak, niet begroeid, ruim. Een halve kroça strekt het zich uit Oostwaarts tot aan den koningsweg; meer dan een halve kroça Noordwaarts tot aan den rand der rivier. Het is rondom omgeven door huizen en optrekken van Mantri's in menigte gegroepeerd.»

Bwat-bwat munggw ing tengah aruhur atyadbhutadegnya çobha | stambhanyakweh inukiran athaparwwa tingknh nikapned | skandhaware nikata nika kulwan raket lwir pure jro | nggwan çrī-natha n-dunung i teka ning Caitramasa n-pamanggung | 3 ||

D. i. «Verwonderlijk schoon staan daar te midden hooge bouwwerken, waarvan vele zuilen met beeldwerk versierd zijn en met geledingen die er fraai uitzien. Het koninklijk hoofdkwartier in de nabijheid daarvan ten Westen, gelijk de hofburg, is de plaats waarheen de Vorstzich begeeft wanneer de maand Caitra gekomen is, als wanneer hij op een panggung \* stijgt.»

# ZANG 87. (Ibidem.)

De maat is Çikharinî.

Pratingkah ning panggung majajar angalor paccimamuka | ri saṇḍing lor mwang dakṣiṇa haji parakṣatriya pinik |

en ton dåmohi (lees: kandamohi; zie Zang 91, 2) als singkang kabébahan amamangkat... padamélan... ulahs, dus z. v. a. schef-koks; p. 198 en p. 196 o. c. (Noet van 1918).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Conjectuur voor wawwan.

De tekst heeft sthana.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Panggung is een op hooge stijlen rustende toren of koepel; of een tribune, om naar een vermakelijkheid te kijken.

sumantrī dharmmādhyakṣa kĕta ng umarĕp wetan atatā | harĕpnyārddhālwā lwir nika sadawatā ning lĕbuh agōng || 1 ||

D. i. «De tribunes stonden op een rij naar 't Noorden, met de voorzijde in 't Westen. Aan de Noord- en Zuidzijde waren de koning en uitgelezen Kṣatriya's. De hoofd-mantri's en de Dharmādhyakṣa zaten in rangorde met het aangezicht naar 't Oosten gericht. Het daarvoorliggende is zeer ruim, zoodathet zich uitstrekt over de geheele lengte van den grooten weg!.»

Rikā nggwan çrī-nātha n-parahita maweh netrawiṣaya | hanan prang taṇḍing prang pupuh ikang atombokan ² inadu | akañjar len prĕp mwang matalitali moghāngdani ³ suka | hanan pat mwang trīkang dina lawas irā çīghra n'umulih || 2 ||

D. i. «Dáár was het dat Z. Maj. de Vorst aan 't algemeen een weldaad bewees door het iets te geven wat een oogenlust was. Er waren er die een wedstrijd hielden; met strijdhamers vochten; (anderen) die tegen elkander gesteld werden om te botsen; die met dolken vochten en met vuisten, en met touwen (lasso's?); wat niet naliet vermaak te wekken. Het duurde soms vier of drie dagen. Daarna keerde hij huiswaarts.

Ryy ulih 4 çrī-nāthekang Bubat asĕpi panggungnya dinawut | samangkā tang prang-taṇḍingan inura mangkin sukakara | ri panglwang ing Caitra nrĕpati n-umiwö çrāma sahana | wineh wastra mwang bhojana paḍa suka n-mamwit umulih || 3 ||

D. i. «Na den terugkeer van Z. Maj. den Vorst was Bubat verlaten en werden de tribunes opgeruimd. Toen werden de wedstrijden ontbonden, hetgeen nog meer vreugde veroorzaakte. In de tweede maandhelft van Caitra onthaalde de Vorst alle kampioenen (?), die begiftigd werden met kleeding en voedsel, verheugd afscheid namen en huiswaarts keerden.

# ZANG 88.

(Ibidem.)

In Madraka-maat.

Salwir ikang buyut wadana teki tanwawang umantuk amwit i dalèm | Āryya Raṇādhikāra dinulur nikādhipati ring eñjing humarèk | Āryya Mahādhikāra juru pañcataṇḍa pinakādi ring padēlēgan | rowang ika n-paḍāmwit i sēḍang nareçwara sirān tinangkil apupul || 1 ||

<sup>1</sup> Of alun-alun; verg. Zang 84, 6. En zie 't KBWdb. I, 273; III, 804. (Noot van 1918).

Gissing voor atembokkan.

De tekst heeft een overtollig ni.

<sup>·</sup> Gedrukt Yyulih.

<sup>5</sup> Dit is mij niet recht duidelijk.

D.i. Al de dorpsoudsten (en) Wadana's keerden weldra huiswaarts na afscheid genomen te hebben van 'tHof. Ārya Raṇādhikāra, vergezeld van den Adhipati, maakte's morgens zijn opwachting. Ārya Mahādhikāra, de districtshoofden ' (juru), de 5 ouderlingen (van het dorpsbestuur), de hoofdbeambten in de Padëlëgan, waren hun gezellen bij 't afscheidnemen toen de Koning met gemalin audientie verleende.»

Bij 't vertalen der titels heb ik mij met gissingen moeten behelpen. Mijn vertolking van pañcataṇḍa berust op de veronderstelling dat het een synoniem is van Nieuwj. pañcakaki, de leden van 't dorpsbestuur (eig. de 5 Ouden), in verband met het feit dat in het Tagalog taṇḍa de beteekenis heeft van 'Oudste'. De beteekenis van padĕlĕgan is onbekend, maar zóóveel is duidelijk dat het samenhangt met pandĕlĕgan, volgens 't Jav. Wdb. onder dĕlĕg: naam van een soort van beambten in den ouden tijd.²

Ngkā n-pawuwus nareçwara ri Wengker ojar i parandyanādi wadana |
he ³ kita haywa tan tuhu susatyabhakty asih aniwya nātha ri haji |
sthitya kiteng kāweçyan i singāngdane ⁴ hajenga ning pradeça ya gengen |
setu damārgga waṇḍira gṛhādi salwir ikanang sukīrtti pahayun || 2 ||

D. i. \*Daar nam de Vorst van Wengker 't woord. Hij sprak tot de Edele heeren en en Wadana's: \*O, gij lieden! wacht u om niet oprechtelijk zeer waarachtiglijk trouw en met liefde den Koning als uw heer te dienen! Weest ferm in uw landschap om u toe te leggen op alles wat strekken kan om het heil der streek te bevorderen! Draagt zorg voor bruggen (set u), groote wegen, waring in's, huizen en al de gewijde monumenten!

Mukya nikang gagā sawah asing tinandur ika wṛddhya rakṣan amĕrĕn | yāwat ikang lĕmah pinakarāmakĕn pagĕha tanpadadya waluha(?) | hetu nikang kulīna tan atuṇḍung ng aparadeça 6 yan patarukā | nang pratiguṇḍalanya ya tutĕn ri gönga nikanang pradeça n-usirĕn || 3 ||

D.i. «De voornaamste hoogvelden (gaga) en sawah's, al wat geplant wordt, moge gedijen, worde beschermd en gekoesterd! Voor zoover de grond strekt om ingedijkt(?) te worden, worde die bevestigd, opdat het niet een

¹ Door een blijkbare schrijffout stond hier: «dorpshoofden». Zie toch Zang 83, 5. (Noot van 1918).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Verg. echter noot 3 op p. 101 hiervóór. (Noot van 1918).

<sup>\*</sup> Gedrukt : e.

<sup>\*</sup>In den tekst foutief sing angdene.

<sup>\*</sup> Parandyan bestaat uit para + andyan, waarvoor Zang 89, 3 handyan heeft. Het is m.i. een bijvorm van hadyan. Vgl. Malagasi andriana. — (Voor de rol van den Vorst van Wéngker ten deze, verg. den — corrupten — slotregel van Zang 4, 2. Bijvoeging van 1918.)

<sup>6</sup> Conjectuur voor amaradeca.

doorbraak i ten gevolge hebbe, opdat de huislieden niet naar andere oorden verjaagd worden om zich daar te vestigen; in zoo'n geval heeft men het koninklijk rescript (pratigundala) te volgen bij (de bepaling van) de grootte van 't gebied waarheen men de toevlucht wil zoeken...

Çrī-Kṛtawarddhaneçwara hamaywanī kagĕngan ing pradeça gawayĕn | ndan wilangĕn mahānasa rika ³ pramāda nika ring pējah çaçi sadā | milwa ta yomapekṣa hana ning durātmaka makādy añidra lawana | wṛddhya ni dṛwya sang prabhu phalanya sādhananirān rumakṣa bhuwana | 4 |

D. i. \*\*Z. Hoogh. Kṛtawardhana \* verordent hoe groot het te bebouwen dorpsgebied zal wezen, en de haardsteden \* moeten geteld (d. i. opgeschreven) worden bij nalatigheid op den laatste van elke maand. Tevens zal hij acht geven op de boosdoeners, te beginnen met de overspelers (?); (en toezien) dat de inkomsten des Konings toenemen, die dienen als middelen voor Hem, om het land te beschermen.

Çrī-nṛpa Tiktawilwanagareçwarāngupasama n-sumantēn \* amuwus | somya <sup>7</sup> ngaranya rakwa kadadinya teki katěkanya haywa wişama <sup>8</sup> | yan hana rājakāryya palawang makādi nika tan hana n-lĕwata <sup>9</sup> | yan pasĕgĕh muwah wruh anahā swadeha nika somya <sup>10</sup> lakṣaṇa gĕgĕn || 5 ||

D. i. «Z. Maj. de Vorst van de stad Majapahit, de Alleenheerscher, deed hem ophouden, terwijl Hij 't woord nam: «Wiens wezen is wat men noemt saum ya (d. i. Lat. faustus), moet men niet bemoeilijken wanneer Hij (tot ons) komt. Als er bij den Koning dienst gedaan wordt, in de eerste plaats door deurbewaarders, moet het niet voorkomen dat (iemand die toegang verzoekt) afgewezen wordt (?). Als hij bij 't onthaal verder weet zich zelf schroomvallig in acht te nemen, wordt het gehouden voor een gunstig teeken».»

### ZANG 89.

# (Ibidem.)

De maat is een species van Kṛti. In dezelfde maat is Bhārata-yuddha, Z. 6.

De beteekenis van dit woord is moeielijk nauwkeurig te bepalen; vgl. vs. 1 van Zang 89.

¹Ik gis dat voor waluha gelezen moet worden walaha, conjunctief van walah (wĕ-lah), volgens 't Jav. Wdb. synoniem van pĕcah.

Conjectuur voor rikan.

<sup>\*</sup> De vader des Konings.

Skr. mahānasa is «keuken»; hier blijkbaar vertaling van dap ur. [Verg. Zang 40, 4.]

Gedrukt su mintěn.

<sup>7</sup> Conjectuur voor sämys.

<sup>5</sup> Conjectuur voor wisamma.

Gedrukt nl wata.

<sup>10</sup> Conjectuur voor sam ya.

Mwang rasa ning pratiguņḍala pangadēg irebu hajīka tutēn | eñjinga yan padangāngratēngana sabhinukti nikān pasēgēh | yan hana mūrkka tikang sinēgēhan agawe lara sāhasika | tut sasinambut <sup>1</sup> ikā sing awaka nika tājarakēn ri kami || 1 ||

D. i. «En de inhoud van het koninklijk rescript onder de regeering van de Moeder des Konings worde gevolgd. Des ochtends moet men koken en gaar maken al wat genuttigd wordt door hem dien men onthaalt. Indien soms de onthaalde zoo dwaas is dat hij leed veroorzaakt, brutaal is, dan behoort al wat door hem ondernomen wordt, van welken aard het ook zij, aan Ons bericht te worden...

Āpan ikang pura len swawişaya kadi singha lawan gahana | yan rusaka ng thani milwa ng akurang upajīwa tikang nagara | yan taya bhṛtya katon waya nika paranūṣa tĕkāngrĕwĕka | hetu nikān paḍa rakṣan apagĕha kalih phala ning mawuwus || 2 ||

D.i. «Want de Hoofdstad en 't daarbij behoorende gebied is als de leeuw en 't dichte woud. Als het bouwland verwoest is, zal het ook der Hoofdstad aan levensonderhoud ontbreken. Als er geen dienstdoenden (d. i. weerbare manschappen) zijn, is het duidelijk dat er andere eilanden zijn die een invasie zullen wagen. Daarom bescherme men beide, opdat ze verzekerd zijn, als vrucht (Mijner) rede».»

Nāhan ujar nira ring para wadana sahur nika sapraņata | eka hatur nika tan salah anuta saling naranātha kabeh | mantry upapatty anganangkil <sup>2</sup> athaca parahandyan ateki marēk | tog <sup>2</sup> tumibāng ghaṭita traya panaḍah ireky apupul caritan || 3 ||

D.i. «Zoo sprak Hij tot de Wadana's. Zij antwoordden, nederig gebogen; eenstemmig verklaarden zij, zonder falen al wat de Vorst gezegd had te zullen opvolgen. De Mantri's en Upapatti's maakten hun opwachting, alsook de Edele heeren (parahandyan) aldaar. — Tik, de klok sloeg drie. Wij zullen nu hun gezamenlijken maaltijd beschrijven.

Uttarapūrwwa witāna 5 kahanan ira çobha rinangga huwus | ring tri witāna matūt padu para 6 wadanādy apupul tinatā | prāpta tikang taḍah uttama wawan ika sarwwa suwarṇṇamaya | çīghra tikang humarēp-harēpakēn atitah ri harēp nṛpati || 4 ||

Gedrukt sinambat.

Gedrukt anganangkal.

<sup>\*</sup> Verbeterd uit thog. Vgl. Jav. tuk.

Verg. Zang 88, 2, en noot 5 aldaar. (Noot van 1918).

In den tekst witanna.

<sup>·</sup> Gedrukt mara.

D.i. De feesttent '(witāna) in 't Noordoosten, waar hun plaats was, was prachtig versierd geworden. In drie feesttenten langs de hoeken waren de Wadana's enz. bijeen geschaard. De kostelijkste spijzen werden aangebracht; de presenteerbakken waren alle van goud. Fluks schaarden degenen die (de spijzen) aldoor voorzetten, zich voor den Vorst.

Lwir ni taḍah nira meṣa mahiṣa wihaga mrega wök madhupa | mīna lawan tikang aṇḍa haja ring aji lokapurāṇa tinūt | çwāna kara krimi mūṣika hilahila len wiyung alpa dahat | çatrw awamāna hurip-kṣaya cala nika rakwa yadi purugen || 5 ||

D. i. \*De spijzen bestonden uit (vleesch van) schapen, buffels, vogels, herten, uit honig, visch en eieren, geiten, volgens het godsdienstig voorschrift der oudheid<sup>2</sup>. Verboden zijn honden, ezels, wormen, muizen, en nietswaardige kikvorschen. Verachting bij den vijand (of: vijanden, verachting), levensverlies, beschimping komt er van, als men ('t voorschrift) overtreedt.»

De opsomming welke in deze strofe gegeven wordt van geoorloofde en verboden spijzen is wel niet volledig, maar anders geheel in overeenstemming met de voorschriften der Indische wetboeken. Ze geeft tevens eenig denkbeeld van de spijzen die bij gastmalen opgedischt werden. Van vegetarisch dieet is geen sprake. Een uitvoerige beschrijving van een maaltijd wordt gegeven in den volgenden Zang.

### ZANG 90.

(Ibidem.)

De maat hiervan heet Praharsanī.

Prāpta ng bhojana makadon rikang wwang akweh | sangkep sarwwarajasa s bhojananya cobhā | matsyāsangkya sahana ring darat mwang ing wwai | rāprep drāk rumawuh anūt kramānuwartta || 1 ||

D. i. \*De spijzen, bestemd voor 't algemeen, werden aangebracht. Volledig waren de prachtige spijzen van allerlei smaak(?); ontelbaar allerlei visschen van 't land en van 't water \*. Roef, roef! gezwind kwamen ze (d. i. werden aangebracht) achtereenvolgens.

<sup>&#</sup>x27;Mogelijk 't meervoud bedoeld.

D.i. de Indische wetboeken, o. a. Manu V, 11 vgg.

Onzekere conjectuur voor 't onmogelijke 'räjatha van den gedrukten tekst.

Wat met «landvisschen» bedoeld wordt, is moeielijk te zeggen. Alleen zij opgemerkt dat de Indiërs den term mat sya toepassen op dieren welke in 't geheel geen visschen zijn, zooals kudyamatsya, «huishagedis».

Maṇḍūka krimi kara mūṣika çṛgāla | kweh sakterika <sup>1</sup> winahan tamahnya tuṣṭa | deni wwang nika dudu ring sadeçadeça | sāmbĕknyeki tinuwukan dumeh ya tuṣṭā || 2 ||

D. i. «Kikvorschen, wormen, ezels, muizen en honden, aan velen die daaraan gehecht waren werd toegegeven, zoodat hun vraatzucht (kwade neiging) bevredigd werd. Omdat de menschen verschillen naar gelang van de verschillende streken, wordt denzulken toegegeven naar hun zin, opdat zij tevreden zullen wezen.»

Uit het hier gezegde blijkt, dat velen onder 't gemeene volk zich niet aan de spijsvoorschriften der wetboeken stoorden.

> Lwir ning pāna surasa tan pēgat mawantu | twak nyū twak siwalan arak <sup>2</sup> hano kilang brēm | mwang tampo sing adhika tang hane harēp sök | sarwwāmās wawan ika dudw anekawarṇṇa || 3 ||

D. i. \*Soorten van lekkere dranken volgden zonder ophouden op elkaar: kokospalmwijn, toddy, arak, sap van den aren-palm³, kilang⁴, brĕm⁵ en tape. Die (dranken) zijn de voornaamste van die in menigte voorgezet (opgediend) werden. De schalen waren alle van goud of anders veelkleurig (of: veelsoortig). >

Rombeh mwang guci tikanang prakīrņņa lumrā | arddhākweh sajēng ika dhātw anekawarņņa | tanpāntya ng larih aliwēr bangun wway adrēs | sāmbēknyānggapan umutah waneh byamoha || 4 ||

D. i. «Kannen(?) en aarden kruiken stonden er overal verspreid. Zij bevatten zeer veel bedwelmende dranken en waren van verschillende grondstoffen. Zonder einde ging de (ingeschonken) drank rond alsof het stroomend water was. Volgens neiging te gretig (drinkende), braakten (sommigen); anderen verloren hun bezinning.»

Prahprah nṛpati n-aweh kasukan pamukti | yan wwang sakta paḍa pinarān larihnya limpad | tan dadyāmidhi ring alah tĕlas kasĕngkwan | ring wwang māna lagi wĕrö wĕrö ginuywan || 5 ||

In den tekst çakterika.

Gedrukt harak.

Of: arak (gegiste drank) van den aren-palm.

<sup>4</sup> Tegenwoordig verstaat men daaronder verdikt suikerrietsap, stroop; volgens'tKBWdb. (II, 283) is het een bedwelmende drank.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Een zeer bedwelmende uit rijst bereide drank. Het woord is merkwaardig overoud, daar 't Formosaansch borom hetzelfde beteekent.

D. i. De Koning placht, als hij een feestmaal gaf, te vragen of men drinkebroers aantrof, wier beschonkenheid te veel gevorderd was. Het zou niet aangaan, degenen die al te zeer beneveld waren, uit te noodigen (zich bij hem te zetten). Wat overmoedige(?) menschen betreft welke steeds 1 dronken zijn, die worden uitgelachen.

Rāmya ng gitada pangidung nikān maganti | kīrtti çrī-nṛpati linakwakĕnya n-angras | mangkin tuṣṭa sang anginum samenake twas | sowenyālah awĕkasan maguywaguywan || 6 ||

D. i. \*Lustig (aan te hooren) waren de zangers die een beurtzang aanhieven <sup>2</sup>. De roem van Z. Maj. den Vorst werd door hen bezongen, hartverrukkend. Hoe langer hoe meer waren de drinkenden vergenoegd, zoo zeer als men van harte blijde kan wezen. Nadat het lang genoeg geduurd had, eindigde men met allerlei schertsen te maken.

Het zonderlinge woord gītada, dat ook in st. 5 van den volgenden Zang en in Z.66,5 voorkomt, beteekentletterlijk een gezanggevende, doch wordt in de Skr. woordenboeken, hoewel de bestanddeelen der samenstelling Skr. zijn, niet gevonden, en is mij ook uit de litteratuur onbekend. Denkelijk zijn degenen die een gezang (ten beste) geven, personen uit het gezelschap, welke, zonder zangers van beroep te wezen, door 't zingen van liedjes een bijdrage leveren tot de algemeene vroolijkheid.

Geheel synoniem met gītada, wat de bestanddeelen der samenstelling betreft, is een woord gītida, dat ook in de woordenboeken ontbreekt, maar gebruikt wordt in een commentaar op het Harşacarita van Bāṇa ¹ ter verklaring van den term bhāṣākavi, waarvan in de meesterlijke vertaling door Cowell en Thomas (1897) in een noot terecht gezegd wordt: 'Bhāṣākavi is explained by the comm. as a writer of songs or a vernacular poet (p. 32). Inderdaad verklaart de Comm. het woord met gāthādīṣu gītida ity arthaḥ, apabhraṣṭagātavidyāḥ (l. °gānavidyaḥ?). Er is dus bedoeld: een maker of kenner van liedjes in de volkstaal. Daar in 't Rāmāyaṇa 17, 103; 24, 202 het kidung van den tekst in de tusschenregelige vertaling weêrgegeven wordt met gīta, mag men het voor waarschijnlijk houden dat met gītada bedoeld is: «iemand die een volkswijsje, al of niet zelf gemaakt, voordraagt». 4

Lagi kan ook «pas» beteekenen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wij zouden ons anders uitdrukken en zeggen: Zangers hieven lustig een beurtzang aan.

P. 95 (Bombay-ed.).

<sup>•</sup> Het in deze alinea omtrent gīt a da meegedeelde is ontleend aan een afzonderlijke bespreking van dat woord door Prof. Kern in Bijdr. Kon, Inst. 70 (1915), p. 676. (Noot van 1918).

#### ZANG 91.

(Ibidem.)

In de maat Wamçapatrapatita.

Jurw iy angin cucud saha buyut nikana macemaceh | prapta manrtta ring çwara(?) n-umambili sadulur ika | solahulah nikamuhara guyw anukani lumihat | hetu nikan wineh wasana tang parawadana kabeh || 1 ||

D. i. «Juru's iy angin 1, grappenmakers met hun hoofden maakten groote pret(?). Zij kwamen dansende [....], terwijl ze hun genooten kozen. Al hun doen verwekte gelach en gaf den toeschouwers genoegen, weshalve alle Wadana's met kleederen begiftigd werden.»

In de vertaling is uitgelaten de vertolking van de verdachte lezing ring çwara. Misschien heeft men te lezen ring swara en is bedoeld sop bevel.?

Ri wekasan kinon mareka milw alariha ri harep mantry upapatti kapwa dinulurnya n-alarih angidung | manghuri kaṇḍamohi pangidung ira titir inalem | çrī-nṛpati n-widagdha manulanggapi resep alango || 2 ||

D. i. 'Ten slotte werden zij uitgenoodigd om voor den Vorst te komen en medezich in te schenken. De Man tri's en Upapatti's (of de Upapatti genaamde Mantri's) van hen vergezeld schonken zich in en zongen een liedje. Het gezang van den Anghuri en Kandamohi werd herhaaldelijk toegejuicht. Z. Maj. de Koning, die ervaren is in de kunst, deed mede aan de verrukkelijke uiting van blij gevoel.

Kandamohi, in 't KBWdb. kandamuhi, is hetzelfde als Nieuwjav. ondamohi, volgens 't Jav. Wdb. «benaming van een mannelijken bediende in de Kraton in vroeger tijd». Een «bediende» is hij zeker niet, maar een voornaam beambte, zoo als op te maken is uit de aanhaling in 't KBWdb. onder dharmmādhyakṣa (II, 425), waar hij betiteld wordt met sang āryya.

Anghuri is zeker wel hetzelfde als manghuri, zie 't KBWdb. i. v. [IV, 616: 'hofbeambte belast met 't lezen (en) schrijven van brieven.]

Gita narendra manghĕlahĕlāngdani jĕngĕr angani | mrak mañawuwwang ing padapa tulya nika ring alangö | lwir madhu len gula drawa rinok ring amanis añĕñĕr | wangça maghāsa tulya nika ring rĕs angungĕr i hati || 3 ||

¹ Wat voor lieden zoo heeten, heb ik niet kunnen opsporen. Mogelijk is er eenig verband tusschen de uitdrukking in den tekst en Jav. ang in an: seen benaming van't beheer (reh) der Gunung's s; doch welk?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zie nader noot 8 op p. 101 hiervóór: «chef-kok». (Noot van 1918).

D. i. 'Het verrukkelijke gezang van den Vorst verwekte (hart)treffende bewondering. Het geleek in 't liefelijke als het kweelen van een pauw op een boom; als honig en gesmolten suiker gemengd, in 't aangenaam zoete; als riet met een schurend geluid in aandoenlijkheid, hartroerend '.>

> Āryya Raṇādhikāra lali yan haturi narapati | āryya Mahādhikāra ta dulur nika parēng amuwus | an parahandyan āpti mihate sipa n-arakērakēt | ā juga ling nirātēhēr umantuk adadadadakan || 4 ||

D. i. 'Ārya Raṇādhikāra vergatden Koning een verzoek te doen'; doch Ārya Mahādhikāra, zijn metgezel, zeide dat de Edellieden Hem wenschten te zien terwijl Hij een maskerspel-vertooning gaf. 'Jal' zeide Hij maar'. Onmiddellijk keerde hij (Mahādhikāra) terug en maakte haastig de noodige toebereidselen.

Çrī-Kṛtawarddhaneçwara mamañjaki sira rumuhun | ngkāna rikang witāna ri tĕngah rinacana dinadak | çori nireki gītada lawan tĕkĕs ira rahajĕng | sotan ulah karāmyan ikanang guyu juga winangun || 5 ||

D.i. «Z. Hoogh. Krtawardhana begon met als dilettant de gamëlan te bespelen in de seesttent, die in 't midden geïmproviseerd in orde gebracht werd. De Koningin zong een lied met een mooie tekes op. Door die manier van doen tot amusement, werd vroolijkheid gewekt.»

Bij de vertaling van mamañjaki heb ik mij laten leiden door 't Sundaneesch taalgebruik, want wat in 't KBWdb. onder pañjak (IV, 300) gegeven wordt, is onbruikbaar. Intusschen zou ik geneigd zijn, afgaande op de beteekenissen van pañjak, te gelooven, dat mamañjaki den zin heeft van als regisseur optreden. In allen gevalle moet wat 's Konings vader doet dienen als inleiding tot de volgende mimische vertooningen.

Ndāluwaran sireki ri datang narapati n-angadēg | gīta nirānyat angdani girahyasēn ing umulat | çori s nireki suçrama nirukti lituhayu wagēd | gīta nikānghiribhirib aweh rēsēpan ing umulat || 6 ||

D. i. Er werd door haar uitgescheiden bij de komst van den Koning,

<sup>1</sup> De vertaling van 't onvindbare angung er berust louter op gissing.

Naar ik veronderstel, doordat hij zoo weggesleept was door 't schoone gezang des Konings.

A neem ik hier in den zin van Skr. am; misschien is dan ook ang de ware lezing.

<sup>4</sup> Têkês is volgens 't Jav. Wdb.: «een soort van pruik, hooge muts van gekroesd haar, een hoofdsieraad bij het to pêng-spel».—(Voorgītada, zie Zang 90, 6. Toevoeging van 1918.)

<sup>\*</sup> Conjectuur voor cora.

die opgestaan was. Een ander gezang van haar bracht de toeschouwers in geestverrukking. De Koningin was flink, onberispelijk(?), schoon van voorkomen en knap. Het mimisch gezang gaf den toeschouwers behagen.»

De vertaling van deze strofe is, vooral door de dubbelzinnigheid van de genitieven nira en nireki, onzeker.

Çrī-naranātha tansipi wagus nira tělas arasuk | aṣṭa těkĕs nireki n-upabhāryya rahayu sawala | tus ning amātyawangça wicakṣaṇa tētĕs ing ulah | hetu nirānpabañal anibākĕn ucapan angĕne || 7 ||

D. i. 'Z. Maj. de Vorst had zich met niet geringe handigheid gekostumeerd. Acht was 't getal van tekes, schoon, — die hij —, afstammelingen van ministers-familiën, verstandig, door en door wetende hoe zich te gedragen. Daarom maakten zij grappen en lieten treffende gezegden vallen.

Ook in deze verzen is veel duisters. Upabhāryya is gevormd uit Skr. bestanddeelen, maar als woord van elders onbekend; misschien beteekent het «medespeler» of «helper». De beteekenis van sawala is hier niet te bepalen. Bañal, hoewel nergens anders voorkomende, kan niet anders zijn dan een andere vorm van bañol. Tekes beschouwik hier als een elliptische uitdrukking voor «iemand die met een tekes getooid is», evenals wij spreken van «een masker» en daarmee bedoelen «een gemaskerde».

Ondanks onzekerheid op ondergeschikte punten, is het duidelijk dat verhaald wordt hoe Hayam Wuruk, met acht jongelieden van aanzienlijken huize, als tooneelspeler optreedt. Dit bevestigt wat de Pararaton 1 omtrent Hayam Wuruk als dalang en als liefhebber-tooneelspeler in kluchten vermeldt.

Nang nawanāṭya ² kapwa tinapak nira tinĕwĕkakĕn [ hāsya makādi tanpĕgat ³ ikang guyu parĕng asĕlur [ mwang karuṇā mangun tangis aweh sĕkĕl apuhara luh [ hetu nikang tumon paḍa kamānuṣan angĕnangĕn ]] 8 []

D. i. «Zoo dan — — — — . Een klucht vormde het begin; onafgebroken duurde 't gelach al voort. En medelijden verwekte geween, veroorzaakte een droefheid die tranen ontlokte, doordat de toeschouwers alle geroerd waren in hun gemoed.»

Den eersten versregel heb ik onvertaald gelaten, dewijl ik uit het verband niet kan opmaken wat bedoeld is met tinapak en tinewekaken. Ondui-

<sup>1</sup> Blz. 27, en (vert.) 118.

<sup>\*</sup>Gedrukt on atya.

In den tekst op a t.

delijk is ook nawa nāţya; dit zou kunnen beteekenen «negen tooneelspelers», doch zulks is niet zeker.

Zeer zonderling is ook de plotselinge overgang van den tweeden en derden versregel, ofschoon de twee laatste regels anders duidelijk genoeg zijn. De voorstelling begon — zóó althans schijnt het — met een boertig stuk, om gevolgd te worden door tooneelen van aandoenlijken aard.

> Singhit ing arkka lingsir irikā nṛpati n-atĕlasan | ngkā parahandyan amwit umusap ri padatala haji | ling nika mukta pāpa sinungan suka kadi tanirāt | tan wuwusĕn stutinya haji sampun umulih i dalĕm || 9 ||

D. i. 'De zon neigde ten Westen. Toen maakte de Vorst een einde (aan 't feest). Alsdan namen de Edellieden hun afscheid met 's Konings voetzolen te vegen; in 't bewustzijn dat zij zondenvrij waren, werden zij vervuld van een onuitsprekelijk gevoel. Wij zullen niet spreken over den lof dien de Koning ontving, toen hij in zijn paleis was teruggekeerd.

Niettegenstaande het vele dat in de beschrijving van 't feestmaal en de daarop volgende tooneelvertooning niet zoo duidelijk is als wij wel zouden wenschen, levert ze toch een belangrijke bijdrage tot onze kennis van de wijze waarop aan 't hof van Hayam Wuruk feest werd gevierd, alsook van zijne jovialiteit en kunstzin als liefhebber van tooneelvertooningen, waarbij hij zelf een rol vervulde.

# ZANG 92. (lbidem.)

De versmaat is een soort van Wikrti. In dezelfde maat is ook Zang 3 van den Arjuna-wiwāha.

Mankā tingkah irānpamukti suka ring pura tumēkani sesti ning manah | tā tahhan ta dahat 2 ndatan malupa ring kaparahitan i haywa ning prajā | anwam ta pwan akabwatan sira tathāpi Sugata sakalān mahārddhika | dening jñānawiçeṣa çuddha pamaḍēm nira ri kuhaka ning durātmaka || 1 ||

D. i. Op die wijze smaakt hij genoegens in den hofburg, voldoende aan al wat zijn hart begeert, maar men meene niet: al te zeer. Hij verzuimt niet, menschlievend te zorgen voor 't wel zijner onderdanen. Hoewel hij jong is en drukkende behoeften 3 heeft, is hij niettemin een Buddha in levenden lijve als Wijze, door zijne uitnemende correcte hoogere kennis, waarmede hij de schelmerij der boozen te niet doet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. i. dat zij shun plicht gedaan haddens. — (Over het svegens van 's Konings voetzolen verg. Zang 6, 4. Toetoeging van 1918.)

<sup>\*</sup> Conjectuur voor 't metrisch onmogelijke lara dahat.

Hiermede zijn, denk ik, bedoeld: zinnelijke neigingen, in 't Skr. kle ça. [Verg. str. 2.]

Ndātan mahuwusan kawīryyan ira len wibhawa nira dudug ring ambara | singgih Çrī-Girinātha mūrtti makajanma ri sira n-agawe jagaddhita | byaktā mangguh upadrawāwihang i sājña nira manasar ing samāhita | mokta ng kleça kětā katona nguniweh wuwusana tika sang saṭā(?) marčk | 2 ||

D. i. «Geen einde heeft zijn manhaftigheid en heerlijkheid, die tot de wolken reikt. Voorzeker heeft Girinātha (Çiwa) lichamelijk zich in hem geïncarneerd, die 't heil der wereld bevordert; stellig zal wie zijne bevelen weêrstreeft en in 't hem opgelegde een misstap begaat, ramp ondervinden; verlost is men van de kleça's (d.i. kwellingen), zoodat men voortaan nog zien en bespreken zou nabijzijnde — 1.»

Nāhan hetu ni kottamān nṛpati kaprakaçita pinujīng jagattraya | sakweh ning jana madhyamottamakaniṣṭa paḍa mujarakēn swara stuti | anghing sot nika mogha langgēng atuwuh wukira sira pangöban ing sarāt | astwānirwa lawas bhaṭāra Rawi Candrama sumēlēhi bhūmimaṇḍala || 3 ||

D. i. 'Dat is de reden waarom 's Vorsten voortreffelijkheid vermaard en gevierd is in de drie werelden. Alle menschen, de hoogsten, middelmatigen, laagsten, gelijkelijk spreken woorden van lof uit; hun bede is slechts dat hij bestendig leven moge, een berg gelijk, een toevlucht voor de heele wereld. Moge hij in lengte van duur de Zon en Maan navolgen met het wereldrond te verlichten.

Deze verzen laten in hoogdravendheid niets te wenschen over. Maar men bedenke, dat Prapañca een hofdichter was.

#### ZANG 93.

(Ibidem.)

In Sragdharā-maat.

Sakweh sang paṇḍiteng anyadharaṇi mangiket kastawan Çrī narendra | Çrī Buddhāditya sang bhikṣw agaway i sira bhogāwali coloka kirṇṇa | ring Jambudwīpa tonggwānira mangara i Kāñcipurī ṣadwihāra | mwang sang wiprāngaran Çrī Mutali Sahṛdayāwwat stuti cloka cuddha | 1 |

D.i. «Alle Paṇḍita's van andere landen dichtten lofdichten op Z. Maj. den Vorst. De monnik Buddhāditya maakte voor hem een bhogāwali in een menigte çloka's. Zijne woonplaats in Jambudwīpa (Voor-Indië) heet Kāñ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Sang satā begrijp ik niet; ik vermoed dat de ware lezing is sangçayā, emogelijke gevaren.

<sup>2</sup> Verbeterd nit panditang.

<sup>3</sup> Zoo leze men voor bhogawwali.

Voor tonggwan nira.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> D.i. een lofdicht van een lofredenaar van beroep.

cipuri (Conjeveram 1), in Sadwihāra (Zes-klooster); en de brahmaan genaamd Mutali Sahrdaya leverde een lofdicht in correcte çloka's.

Mutali is een Tamil-woord, met de beteekenis «voorste». Het is een vereerende titel, vooral voor lieden van de Velläla-kaste, en op Ceilon een titel van hoogen rang, alias Mudeliaar. Men ziet dat de titel ook wel op Brahmanen werd toegepast. Uit de schrijfwijze schijnt men te mogen opmaken dat de t in 't woord in de 14<sup>de</sup> eeuw A. D. nog niet, als thans, als spirantische d werd uitgesproken.

Āstām sang paṇḍiteng bhūmi Jawa saha sang çāstradakṣātiwijña | kapwāgoṣty āngikĕt çloka hana wacawacan nggwānireki ² n-pamarṇṇa | mukyā munggw ing praçāsti stuti nṛpati tĕkap sang Sudharmmopapatti | sang wruh ring gīta gītenikĕt iran angikĕt stotra lumreng purī jro || 2 ||

D.i. «Om te zwijgen van de Paṇḍita's op Java en de zeer kundige meesters in de (verschillende) Çāstra's. Zij dichtten in gezelschap çlo ka's of schreven leesstukken (wacawacan). Het voornaamste van de lofdichten (praçāsti) op den Vorst is van den upapatti Sudharma, die kennis neemt van de verschillende liederen vervaardigd door hen die lofliederen dichten, welke in de binnenvertrekken van 't paleis verbreid zijn.

# ZANG 94. (Ibidem.)

De versmaat hiervan is dezelfde als van Zang 92.

Āmběk sang maparab Prapañca kapitūt mihati parakawīçwareng pura | milwāmarṇṇa ri kastawā ³ nṛpati dūra pangikĕt ika lumra ring sabhā | anghing stutya ri jöng bhaṭāra Girinātha pakĕna ⁴ nika mogha sanmatan | tan len prārtthana haywa ning bhuwana mukya ri pagĕha narendra ring prajā | 1 |

D. i. 'Hij wiens bijnaam is Prapañca, de groote dichters in de residentie ziende, voelde zich in zijn gemoed meegesleept om mede den lof des Vorsten te bezingen, zonder te verwachten dat zijn gedicht aan 't hof verbreid wordt: zijn doel is slechts nederig Bhaṭāra Girinātha te loven; moge het goedkeuring vinden! Het is alleenlijk een bede voor 't heil der wereld, vooral voor de vastheid (van 't gezag) des Vorsten en voor de onderdanen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Het hier oorspronkelijk staande Coch in is door Prof. Kern zelf verbeterd in Bijdr. Kon. Inst. 78 (1915), p. 222. (*Noot van 1918*).

<sup>1</sup> Voor nggwan ni\*.

Zoo leze men voor kastawa ngº; kastawan ngº = kastawan ngº.

In den tekst foutief patns.

Zang 94 116

Het is zeer merkwaardig dat de Buddhistische dichter den Koning verheerlijkt in den vorm van een lofdicht op den God Çiwa, doch daar wij zoo straks in Zang 92 gezien hebben dat hij den Vorst als een incarnatie van Çiwa beschouwt, wordt de zaak ons begrijpelijk. Het is een fijne vleierij van den dichter.

Ring Çākādrigajāryyamāçwayujamāsa çubhadiwaça pūrņņacandrama | ngkā hīngan rakawi n-pamarṇṇana kadigwijayan ira narendra ring prajā | kweh ning deça riniñci don ikā pinustaka 1 mangarana deçawarṇṇana | panggil panghwata sanmata nṛpati mengĕta ring alawas ātpadeng langö ||2||

D.i. «In het Çāka-jaar 1287 (= 1365 A. D.), in de maand Āçwina [11 Sept. —11 Oct.] op een gunstigen dag van volle maan, eindigt de Dichter de beschrijving van den zegetocht des Konings in het rijk. Hij heeft de menigte van de bijzonder genoteerde oorden te boek gesteld — men kan het een plaatsbeschrijving (deçawarnnan) heeten —, in de hoop de goedkeuring des Konings te oogsten, en dat Deze hem, die zoo lang nederig in gedichte zich moeite heeft gegeven, moge gedenken.»

De derde regel dezer strofe is door Poerbatjaraka in Tijdschr. Bat. Gen. LVI (1914), p. 194 aldus vertaald:

Daar het doel van het schrijven ervan de vermelding van de menigte der deça's is, moet het heeten Deçawarnnana.

Na deze vertaling, waartegen ik geen bezwaar heb, gaat de Schr. aldus voort: «Hieruit blijkt dus, dat het gedicht Deçawarnnana heet, en niet Nāgarakṛtāgama. Die laatste naam is dan ook niet in den tekst te vinden, doch slechts in den ondergevoegden titel, welke een later toevoegsel zou kunnen zijn.» Het is de vraag of men hier wel van een «toevoegsel» kan spreken; immers in 't HS. wordt slechts als titel «Nāgarakṛtāgama» gegeven. Eerder zou men kunnen denken aan een bijtitel. Hoe het zij, in de Balische overlevering geldt als titel «Nāgarakṛtāgama», en de overlevering moet men niet te gauw ter zijde schuiven. Ook is niet uit het oog te verliezen dat het dichtwerk in hoofdzaak geen beschrijving of vermelding van «deça's» is, maar een verhaal van de rondreis des konings. Eigenlijk beteekent «deçavarṇana», een zuiver Skr. woord, «landbeschrijving», maar moet men uit de bewoordingen van den dichter opmaken dat hij bedoelde «vermelding der deça's». Ten slotte zij nog opgemerkt dat Indische geschriften meermalen een dubbelen titel hebben. <sup>2</sup>

Gedrukt minustaka.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Deze beide alinea's aangaande den naam van het gedicht zijn ontleend aan een latere bespreking dezer plaats door prof. Kern in Bijdr. Kon. Inst. 70 (1915), p. 222. Verg. p. 121 hierachter, noot 3, over den kolophon van het HS. (Noot van 1918).

Nirwwā <sup>1</sup> teki lawas nirāsring <sup>2</sup> angikēt kakawin awētu bhāṣa ring karas | tēmbeyanya Çākābda pingrwa nika lambang i tēlas ika Parwwasāgara | nāhan teki caturtthi Bhīṣmaçaraṇāntya <sup>3</sup> nika Sugataparwwawarṇṇana | lambang mwang Çakakāla tang winaluyan gati nika n-amēwēh turung pēgat || 3 ||

D. i. «Nutteloos nu was het, dat hij langen tijd gedichten vervaardigd heeft die hun uitdrukking gevonden hebben op het beschreven blad (karas). Ten eerste het «Çāka-jaar» i, ten tweede een «Lambang»; daarna de «Parwasāgara» i. Dan volgde als vierde de «Bhīşmaçaraṇa»; 't laatst werd 't «Sugataparwwa» geschreven. Op het «Çaka-jaar» en de «Lambang» zou nog teruggekomen worden, dewijl ze nog aangevuld moeten worden en nog niet af zijn.»

De bedoeling van Prapañca met deze vermelding van zijne dichterlijke werkzaamheid schijnt te wezen: te verklaren dat die geschriften nietig waren vergeleken met den Nagarakrtagama ter eere van den Vorst, waarbij 'tandere, ook het onvoltooide, moest achterstaan.

Donyānmangkana wṛddhya yan pangikëteng haji kathamapi tan tame langō gōng bhaktyāsiha nātha hetu nika pakṣa tumuta sang umastawe haji | çloka mwang kakawin kidung stuti nike haji makamuka deçawarṇṇana | nghing tohnyeki wilāja niçcaya yadin guyuguyun apa deya lāmpunen || 4 ||

D. i. «Zijn doel is dan nu om grooter verdienste te veroveren door den Koning te bezingen, hoewel hij niet uiterst ervaren is in 't dichten. Zijn groote aanhankelijkheid aan en liefde voor den Heerscher is de reden dat hij besloten heeft om mede te doen met hen die den Koning loven. In çlo-ka's, grootere poëmen (kakawin), liederen (kidung), brengt hij den Koning lof, waarbij de beschrijving der (bezochte) oorden de voornaamste plaats inneemt. Maar hij zet daarbij veel 7 op 't spel; zeker zal hij uitgelachen worden. Wat er aan te doen? Het moet voor lief genomen worden.

Wij hebben hier de verplichte betuigingen van auteursbescheidenheid, zoo gewoon ook in hedendaagsche Javaansche dichtwerken.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voor nirwyā van den tekst.

<sup>\*</sup> Verbeterd uit nira oring.

<sup>\*</sup> Conjectuur voor o caranantya.

<sup>\*</sup> Dit schijnt hier de titel van een dichtwerk te wezen.

<sup>5</sup> Een dichtsoort, waarvan 't karakter niet juist bekend is.

<sup>6</sup> Letterlijk: «Oceaan van Parwa's». De titel herinnert aan Kathasaritsagara.

<sup>7</sup> Met het woord wilāja weet ik geen weg; mogelijk heeft het hier de beteekenis van lu wih, volgens de opgave in 't Jav. Wdb.

## ZANG 95. (Ibidem.)

(IDIGEII

In een soort van Dhṛti.

Purih ing awak¹ lanenalĕh ing adyah akikuk i ḍusun | arĕtu kurang prahāsana kumul tuna² ring ujar arūm | dugaduga satya sādhu juga sih lalis ika matilar | mapa karikāpa don wruh ika ring Smarawidhi wiphala || 1 ||

D. i. De lichaamsgesteldheid van 't onervaren meisje op het land is steeds gedrukt, wanneer zij in de geschikte periode geen opvroolijking heeft, neerslachtig minnelijke toespraak mist. Oprecht, trouw, goed slechts is Liefde; hardvochtigheid is het, iemand te verlaten. Waartoe dan, waartoe dient het, de voorschriften der Min te kennen, die geen vrucht dragen?

Karaṇa nikānapih wiṣaya tan karakētan ing ulah | wuta tuli tan wruh aghrēṇīnalēh \* ning alara katilar | pawarawarah mahāmuni dudūga rinēgēp i hati | pijēr angiwö kriyādwaya matangya tan umur atilar || 2 ||

D. i. 'Daarom speent men zich van zinnelijkheid, is niet gehecht aan (roerig) handelen '; is blind, doof, geen liefdeloosheid 'kennende, neergedrukt als iemand die hedroefd is door verlaten te zijn. De herhaalde vermaning van den Grooten Wijze moge doordringen en behartigd worden: uitsluitend streven naar verrichtingen van rechtzinnig-vromen aard, omdat die niet vervliegen en in den steek laten.

De eenigszins verwarde redeneering van den dichter komt m. i. hierop neer: het is zoo smartelijk voor een jeugdig maagdelijn, dat op haar tijd behoefte heeft dat aan haar minverlangen voldaan wordt, alleen gelaten te worden. Daarom is het zooveel beter en wijzer, dat men alle zinnelijke neigingen onderdrukt en zich wijdt aan een hartstochteloos, geestelijk leven, volgens de lessen van den Grooten Meester, den Buddha. Dit wordt nader uitgewerkt in de nu volgende strofe.

Lěkas ika tan pahi mwang atapeng giri wana manusup | agaway umah pahoman asěnöt jěněk amati tutur |

<sup>1</sup> Verbeterd uit a wan.

<sup>1</sup> In den tekst foutief kuna.

<sup>\*</sup>Kumul ontbreekt in de woordenboeken ik veronderstel dat het een andere uitspraak is van kumël.

<sup>\*</sup>Conjectuur voor wrulagrini\*.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bedoeld is: men legge zich toe op ni vrtti, «'tzich onthouden van handelingen», dewijl deze altoos met zekere onzuivere neigingen gepaard gaan.

<sup>6</sup> Lezing en vertaling onzeker.

kamala natarnya len asana tanduran ika maruhur | kamalasana ywa nāma nika ! sāmpun alawas amatěk || 3 ||

D. i. «De wijze om dat uit te voeren bestaat in niets anders dan daarin dat men berg en woud ingaat en ascese oefent; een heilige vuurplaats 2, verscholen, maakt en rustig de zinnen doodt'3. Lotussen (kamala's) vormen 't grondvlak en hooge asana-boomen [Pterocarpus indicus Willd.] 't plantsoen. Kamalasanais dan ook een naam die reeds lang in vast gebruik is.»

De dichter begaat twee vergissingen: vooreerst dat hij kamalasana, ontleedt in kamala en asana, terwijl kamalāsana de benaming is van een zekere wijze van zetel, «lotus-zetel», en verder ook beteekent een manier van zitten, waarop de god Brahma wordt voorgesteld. Eindelijk is het woord gebruikelijk als benaming van Brahma.

#### ZANG 96.

(Ibidem.)

De maat hiervan is een Waktra, en wel Wipulā. De verzen, een ware proeve van valsch vernuft, zijn zóó gekunsteld, dat de bedoeling zeer raadselachtig is.

Prapañca pracacah pañca, pracacad pocapan cĕcĕd | prapōngpōng pipi pucche prēm, pracongcong cĕt pacĕhpacĕh || 1 ||

D.i. Prapañca bestaat uit vijf stukken. Smaadreden zijn een hekelende rede. Prapongpong is wang en staart in slaap. De pracongcong barst plots uit in gelach.

Tan tatatīta tan tutēn, tan tētēs tan tut ing tutur | titik tantrī tateng tatwa, tuhun tāmtām titir ttitih || 2 ||

<sup>1</sup> K a door mij toegevoegd.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Het is de vraag of de Buddhistische dichter dit eigenlijk wel bedoelt en niet neemt in den zin van splaats van devoties, hoe verkeerd dan ook.

Anders gezegd: 't vleesch doodt.

<sup>\*</sup>Dit woord beteekent zoowel «omslag, beslommering»; als alles wat een reinen, geestelijken levenswandelinden weg staat: «dwaling, trots, zinnelijke begeerte». Daar van «vijf» sprake is, kan men het voor synoniem houden met de 5 nivarana's [beletselen], Pāli nivarana.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cécéd ontbreekt in de woordenboeken. Mijne vertaling berust louter op gissing. Het ziet er uit als een wijziging van cacad en cucud.

<sup>6</sup> De beteekenis hiervan onbekend; de gewone zin van pöng-pöng [azoo lang nogs, sterwijls; KBWdb. IV, 330] past niet.

<sup>7</sup> Geen van de beteekenissen in de woordenboeken[i. v. congcong, KBWdb. I, 676] voorkemende schijnt te passen.

D. i. Er moet door u niet voorbijgegaan, niet gevolgd worden; onverlet, niet volgens de overlevering; speur den leiddraad na, vervat in 't verhaal, ook met behagen, herhaaldelijk, —...

De verklaring van deze raadselverzen, waarin nagenoeg elk woord dubbelzinnig is, zij aan anderen overgelaten.

### ZANG 97.

(Ibidem.)

Deze Zang is in een andere soort van Wipulā-Waktra. Het kunstige van de vorige strofen bestaat in de verbijsterende herhaling van pra en de letter c; verder van de t. In dezen Zang wordt de laatste lettergreep van een pāda [half-vers] herhaald als beginklank van den volgenden pāda. Daarenboven rijmt telkens pāda b met d. Voorts is de volgorde van de lettergrepen in p. b en d steeds de omgekeerde van die in p. a en c. Wat er bij zulke kunstenarij van den zin moet terecht komen is te begrijpen.

Samalān pu Winādāprih, prih dānā wipulān <sup>1</sup> masa | tama sansara <sup>2</sup> ring gatyā, tyāga ring rasa sanmata || 1 ||

D. i. Gebrekkig heeft Heer Wināda zich beijverd, bij 't streven naar een ruime gift dat in goud zou bestaan. Hij is tot ellende in zijn bestaan gekomen, heeft de wereld verzaakt in een goedkeuring verdienende stemming.

Yaça 3 sang Winadānungsi, sinung dāna wisangçaya | yan aweh magawe tībra bratī wega maweh naya || 2 ||

D. i. «Winada (= Wināda) jaagde roem na. Hij werd begiftigd met een goede gave, toen hij een harde gelofte 4 op zieh nam, in de ontroering die tot levenswijsheid 5 leidt.»

Matarung tuhu wāny aprang, prangnya wāhu turung tama | masa linggara çūnya prih, prihnya çūra gal ing sama || 3 ||

D. i. \*Hij weert zich, strijdt waarlijk dapper; zijn strijd, pas begonnen, is nog niet ten einde. Zeker zal hij toch niet wankelen in 't streven naar 't Çūnya <sup>6</sup>: hij strijdt als een held, krachtig in quietisme <sup>7</sup>. >

<sup>1</sup> Toespeling op den naam van de versmaat.

<sup>3</sup> Zoo leze men voor yaça.

Brati moet hier voor brata staan.

Anders gezegd: tot Dharma, in Buddhistischen zin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De tekst heeft tegen de maat tā māsan, en verkeerdelijk sançara.

<sup>\*</sup>D.i. 't volkomen abstracte of de nihilistische wereldbeschouwing; eigenlijk de theorie van den uitersten linkervleugel der Mahäyänisten. Of het voor Prapañca meer is dan een ijdel dierbaar woord, is de vraag. — (Verg. Prof. Kern's inleidende beschouwingen tot Zang 1. Toevoeging van 1918.)

<sup>7</sup> Sama is een verkeerde spelling voor çama, maar mag hier niet veranderd worden.

## ZANG 98.

(Ibidem.)

In een soort van Wikṛti.

Yan bwat parakawi maparab Wināda n-atapa brata kṛta juga rinĕgĕp | maitryāsih ing alulut upekṣa ring huwus awarsih ariris ing ulah | tyāge suka wibhawa yata n-katĕmwa sahanānukani ¹ saphala | tātan huninga mihati solah ing para-Wināda cinala ri ni dalĕm || 1 ||

D. i. «Wat de taak betreft van den dichter die den naam Wināda droeg, die is dat hij ascese uitoefent, en alleen goede observanties in acht neemt; vriendelijk en liefderijk is onder de liefhebbenden, onverschillig onder de reeds voldaan zijnden, zich onthoudende van bedrijvigheid. Hij verzaakt vermaak en weelde om te vinden alles wat met vrucht vreugde schenkt, niet er op zullende letten dat het gedrag van Wināda gelaakt wordt door—² aan 't hof. >

Uit den inhoud van dezen en den voorgaanden Zang maak ik op, dat de dichter die als leek bekend stond als Pu Wināda, dezen naam later, toen hij monnik geworden was, verwisselde met Prapañca. Hoe hij er toe kwam 't geestelijk leven te omhelzen, wordt kortelijk in den voorlaatsten Zang aangeduid. Als ik het wel begrijp, schijnt zijne wereldverzaking niet algemeen bijval te hebben gevonden.

Parakawi houd ik voor een nederiger uitdrukking dan rakawi. Er behoeft niet aan herinnerd te worden dat para een voorvoegsel is vóór benamingen van standen of rangen, maar toch ook wel van personen in 't enkelvoud gebruikt wordt, bijv. in parañahi, 'hofjuffer, bijzit. Tegenhangers van dit laatste gebruik, vindt men m. i. in verscheidene Filippijnsche talen. Zoo is in 't Bikol bijv. paraguhit, 'schrijver. In 't Bisaya heeft pala de functie zoowel van ons — er, als van — aard; bijv. palauma, 'veldarbeider.; palainum, 'dronkaard. Zoo ook Tagalog palaanito, 'afgodendienaar.; palainum, 'dronkaard. Zooals uit den Filippijnschen vorm blijkt, is de r in dit para een andere in oorsprong dan de r van ra (meervoudaanduider en honorifiek voorvoegsel), want dit is ontstaan uit ouder da.

Hiermede ben ik aan 't slot gekomen van mijne vertaling. 3

<sup>\*</sup>In het handschrift en de editie-Brandes volgt nog een kolophon, welke in de aanvangswoorden «iti Nägarakṛtāgama samāpta» den titel van het dichtwerk behelst; en waaruit verder blijkt, dat het handschrift in de maand Kärtika (12 Oct.—10 Nov.) van het jaar 1662 (1740 A. D.) op Bali is vervaardigd. (Noot van 1918).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Conjectuur voor <sup>1</sup>t metrisch onmogelijke en onverstaanbare sakahananikanu.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Ri misschien voor ari, «jongere broeder», hier mogelijk bedoeld als «kunstbroeder».

# INHOUD DER ZANGEN.

(De jaartallen sijn in Çaka-telling.)

- Opdracht van het Lofdicht aan Çiwa-Buddha. Geboorte van Koning Hayam Wuruk (1256).
- De grootmoeder des Konings († 1272); zijne moeder als Voogdes-Regentes.
- 3. De vader des Konings.
- 4-6, Verdere familieleden van den Koning.
- 7. Verheerlijking des Konings en van het Koninklijk gezin.
- 8. Beschrijving der hoofdstad Majapahit.
- 9-11. Ambtenaren en waardigheidsbekleeders te Majapahit.
- 12. De woningen der aanzienlijken te Majapahit.
- [13-14.] De onderhoorigheden van het rijk Majapahit in den Archipel. (Alleen Oudjav. tekst.)
- Bevriende rijken buitenslands; inbegrepen het eiland Madura. Legende van Madura's losscheuring.
- 16. Taak van Jav. geestelijken in 't buitenland.
- Opsomming van reizen des Konings: 1275 naar Pajang; 1276 naar Lasëm; 1279 naar Zuid-Këdiri; 1281 aanvang der reis naar den Oosthoek (Lamajang), met Prapañca in 't gevolg.
- 18—27. De reis van den Koning langs het Zuiden van den Oosthoek, tot Patukangan (bij Panarukan).
- 28. Ontvangst van Mantri's uit Bali en Madura te Patukangan.
- 29. Persoonlijk leed van Prapafica.
- 30-31. Begin der terugreis uit den Oosthoek langs het Noorden.
- 32-33. Bezoek aan de woudkluizenarij te Sagara, beZ. Pajarakan.
- 34-35. Voortzetting der terugreis tot Singhasāri.
- 36—37. Bezoek van den Koning aan den graftempel van Kagenengan, beZ. Singhasari.
- Bezoek van Prapañca aan den grijsaard Ācārya Ratnāmça te Singhasāri.
- 40-44. Historisch verhaal van Ratnamça over de Vorsten van Singhasari.
- 45-18. Vervolg van Ratnamça's verhaal, over de Vorsten van Majapahit.

- Slot van Ratnāmça's verhaal: optreden der Voogdes-Regentes als Koningin in 1251; optreden van Patih Gajamada.
- 50-54. Jacht des Konings.
  - 55. Terugreis naar de residentie.
  - 56-57. Bezoek des Konings aan den graftempel te Jajawa(r).
  - 58-60. Terugkeer in de Hoofdstad.
  - Opsomming van reizen des Konings: 1282 naar Tirib en Sömpur; 1283 naar Palah, Lodaya, Simping.
  - 62. Het heiligdom te Simping; en de terugreis.
- 63—67. Het groote Doodenoffer (Çrāddha) ter eere van de grootmoeder des Konings, in Bhādrapada 1284.
- Het verhaal van Kamal-pandak, en de toovermacht van Mpu Bharāda (tijdens of na Koning Erlangga).
- 69. De heiligdommen te Prajñāpāramitāpurī en Bhayālangö.
- Nieuw bezoek des Konings aan het heiligdom te Simping in 1285.
   Ziekte van Gajamada.
- Dood van Gajamada († 1286). Uit droefheid vervangt de Koning hem niet.
- 72. Het binnenlandsch bestuursstelsel.
- 73-75. Opsomming van 27 koninklijke graftempels (20 oudere, en 7 sinds de stichting van Majapahit); en hun beheer.
- 76—80. Opsomming van tal van heiligdommen: Çiwaïtische, Buddhistische en andere; ook de Buddhistische op Bali (Z. 80). Hun registreering.
- 81—82. Zorg van den Koning voor de geestelijken, de 4 kasten, en het mindere volk. Gelijk streven van de Onderkoningen.
- Verheerlijking des Konings. Bezoekers van verre en van heinde. Feesten in elke maand Phälguna.
- 84. Het naar-buiten-komen (wijil) in staatsie van den Koning, den 14en van Phälguna. Optocht en ommegang. Verschijning van den Vorst op den Manguntur den volgenden dag.
  - 85. Het vergaderen der troepen, op nieuwmaansdag van Caitra.
  - 86-87. Feest te Bubat, beN. de residentie.
- 88. Agrarische en andere regelingen des Rijks. Toespraak des Konings.
- 89-91. Vervolg (Z. 89). Feestelijkheden te Majapahit.
- 92-93. Nieuwe verheerlijking des Konings.
  - De naam des dichters, Prapañca; de beëindiging van het Lofdicht, in 't midden der maand Açwina van 1287.
  - 95-98. Symbolische slotzangen.

# REGISTER DER EIGENNAMEN.1

Abhaya, 78, 4. Acalapati, 17, 5. Acwayuja, 94, 2. Adirājya, 80, 1. Adrindra, 44, 8. Agelan, 78, 4. Agni, 50, 3. Airlanggbya, 68, 1. Aksobhya, 58, 2; 57, 1, 8. Ambwan, 14, 5. Amoghasiddhi, 48, 8. Ampu, 78, 4. Amrtasabhā, 77, 1. Amrtawarddhani, 76, 4. Anděl Mād (?), 78, 5. Andoh Wawang, 35, 1. Antabpura, 47, 3; 74, 1. Antang, 73, 3. Antaraçaçi, 73, 8. Anüşanâtha, 41, 1. Anyawasudhā, 80, 2. Apitahen, 77, 2. Arddhanarecwari, 43, 6. Arnnon, 21, 2. Aryya, 34, 2. Aryyadadi, 80, 1. Asahing, 77, 2. Atmarāja (titel), 72, 1. Atrap, 78, 4. Ayodhyapura, 15, 1.

Babala, 17, 10.
Babèg, 78, 8.
Bacèk, 23, 1.
Bacok, zie Kuṭa Bacok.
Baḍahalu, 79, 3.
Baḍahulu, 14, 3; 79, 8.
Baḍung, 18, 7.

Bajradewi, 43, 6. Bajraka, 22, 2. Bajralaksmī, 62, 2. Bajrapura, 78, 3. Bajrāsana, 77, 8. Bakulapura, 42, 2. Balamasin, 77, 2. Balambangan, 28, 1. Balanak, 55, 8. Balater, 22, 3. Balerah, 21, 1. Bāli, 14, 8; 16, 8; 28, 1; 42, 1; 49, 4; 68, 2; 70, 8; 79, 8; 80, 1; 83, 5. Balitar, 17, 5; 61, 2, 8; 78, 3. Balumbung, 28, 1. Balung, 22, 5. Balunghura, 35, 3. Banasara, 59, 2. Bangbang, 77, 1. Banggawi, 14, 5. Bangor, 34, 4. Bangwan, 78, 2. Banir, 55, 2. Bantayan, 14, 4. Bañu-hanget, 55, 2. Bañu-hning, 31, 1. Bañu-jiken (?), 76, 4. Barat, 13, 1. Barat, 78, 4. Baremi, 21, 1; 34, 4. Baritu, 14, 1. Baru, 78, 3. Barubare, 21, 1. Baruna, 7, 2. Barungbung, 18, 7. Barurang, 31, 6. Barus, 13, 2. Basini, zie Kunir Basini.

¹ Dit Register is, in zeer verkorten vorm, het door Krom onder den titel «De eigennamen in den N\u00e4garakrt\u00e4gama» in Tijdschr. Bat. Gen. LVI(1914) p. 491—551 gepubliceerde.

Batabata, 76, 4. Batan, 18, 2. Batang, 18, 8. Batu, 78, 5. Batu putih, 76, 2. Batwan, 78, 5. Bäyu, 7, 2. Běkěl, 62, 2. Bělah, 78, 4. Běru, 77, 8. Bhadra, 61, 1; 63, 2; 69, 8; 74, 2. Bhadrapada, 17, 7; 68, 4. Bhāmana, 83, 3. Bhanaragina, 55, 3. Bharāda, 16, 3; 68, 2 vlg.; 69, 1. Bhayālangö, 19, 1; 69, 2; 74, 1. Bhayangkāri, 9, 2; 18, 5. Bhīma, 14, 3. Bhişmaçarana, 94, 3. Bhoja, 69, 2. Bhrisadi, 83, 6. Vgl. Prisadi. Binor 81, 1. Biru, zie Kědung Biru. Bobo runting, 21, 2. Boddhimula, 77, 1. Borang, 34, 4. Brahmarāja, 12, 1; 83, 8. Bubat 48, 3; 86, 1, 2; 87, 8. Buddha 2, 1; 44, 1; 67, 2. Buddhādhistāna, 82, 2. Buddhāditya, 98, 1. Buddhakuñeir 74, 1. Budur, 77, 3. Bukit, 80, 2. Bukul, 78, 8. Buluh, 32, 2. Bungatan, 29, 8. Bureng, 35, 4; 37, 7; 38, 1. Burune(ng), 14, 1. Butun, 14, 5. Butun, 78, 1.

Caitra, 8, 2; 85, 1, 2; 86, 8; 87, 8. Campā, 15, 1; 83, 4. Campēn, 76, 2. Caṇḍāla, 81, 4. Caṇḍi Lima, 17, 4; 76, 1. Caṇḍi Pungkal, 76, 2. Candramā, 7, 2; 92, 8. Capahan, 20, 1.

Bawun, 17, 5.

Ca(r)ccan (?), 20, 2. Caturbhasma 78, 7; 81, 2. Cayaraja, 41, 5. Cělong, 55, 2. Centing, 78, 3. Cina, 83, 4. Cunggrang, 58, 1. Cacī, 12, 2. Çakabda, 94, 3. Çākyasingha, 43, 2. Çästrajaya, 44, 2. Çatamanyu, 7, 2. Ceran, 14, 8. Vgl. Seran. Çilābhango, 23, 1. Çilährit, 17, 5; 78, 8. Çilapetak, 48, 3. Ciwa, 16, 1; 82, 6; 87, 2; 41, 1, 4; 56, 2; 57, 2; 70, 2; 76, 1; 84, 1. Çiwabuddha, 1, 1; 48, 5. Cobha, 78, 3. Coddhodani, 84, 8. Crawana, 63, 4. Çrîphalatikta, 17, 1. Çrī Ranggapura, 74, 1. Cuci, 78, 4. Cūrab(h)āṇa, 62, 2; 82, 2. Çürādhikāra, 26, 1. Dada, 55, 2. Dadap, 19, 1. Daha, 4, 1; 5, 1; 12, 2, 3, 6; 17, 5; 18, 3; 48, 1; 59, 4; 68, 1. Dakulut, 78, 5. Daléman, 31, I. Dalinan, 77, 8. Daluwang, 17, 10. Damalang, 76, 8. Dami, 72, 5. Dampar, 22, 1. Dana hafia(r), 78, 8. Darbaru, 35, 2, 8. Dawa, zie Kedung Dawa en Halalang-Dawa. Dawöhan, 21, 1. Daya, 23, 2. Dayamuka 76, 2. Deçawarnnana, 94, 2 (vgl. 94, 4). Dewarame, 23, 1. Dharmmacraya, 13, 1. Dharmmanagari, 15, 1.

Dhoni-bëntong, 23, 1. Dompo, 14, 3; 72, 8. Dukun, 23, 1. Dungun, 14, 2. Duri, zie Tämpak duri. Dwāpāra, 48, 1.

Gahan ring jagat, 78, 4. Gajah, 79, 8. Gaja Mada, 12, 4; 19, 2; 68, 1; 65, 2; 68, 2; 70, 8; 71, 1. Zie ook Mada. Galagah, 22, 5. Galanggang, 18, 7. Galiyao, 14, 5. Galub, 78, 5. Gandha, 78, 4. Gangan asem, 18, 8. Ganten, 20, 1. Gapuk, 20, 1. Gatawang, 78, 8. Gayatrī, 46, 1. Gěbang, 81, 1. Gěde, 32, 2. Gending, 84, 2. Geneng, 78, 5. Girinātha, 1, 5; 87, 2; 92, 2; 94, 1. Girīndra, 89, 2; 40, 1, 2, 5; 41, 1. Giripati, 51, 6. Giripaticwara, 38, 6. Gobraja, 50, 5. Goda, 88, 4. Grhasthadhara, zie Tathagatapura Grh. Guhā, 78, 3. Guntur, 22, 2. Gurun (I), 14, 8; 16, 8. Gurun (II), 14, 4; 42, 2. Gurunggurung, 62, 1.

Habět, 22, 5.
Hajěng, 6, 4.
Halalang-dawä, 29, 8.
Halěsěs, 81, 6.
Hambal, 35, 1.
Hambulutraya, 19, 1.
Handiwahandiwa, 65, 8.
Hartěn, 76, 4; 78, 8.
Haraçālan, 78, 4.
Hari, 48, 8.
Haribhawana, 76, 2.
Harinandana, 76, 1.
Haru, 18, 1.

Hayam Wuruk, 37, 6. Herhaji (titel), 75, 2. Hěring, 17, 11. Himawān, 1, 4. Hujung, 35, 2, 3. Hujung medinī, 14, 2. Hulun hyang, 78, 5. Hutan Kaḍali, 14, 8.

Īçānabajra, 20, 1; 77, 1. Īçwara, 1, 2. Īçwaragṛha, 76, 1. Iḍā, 6, 2. Indra, 12, 2. Indreçwarī, 47, 2. Indudewī, 5, 1.

Jaga, 78, 3. Jagaddhita, 78, 1. Jajaghu, 87, 7; 41, 4; 78, 8. Jajawa(r), 55, 8; 58, 1. Vgl. Jawajawa. Jālādhipa, 21, 2. Jalagiri, 17, 4; 78, 8. Jambala, zie Talaga Jambala. Jambhala, 1, 2. Jambi, 18, 1. Jambudwīpa, 88, 2, 4; 98, 1. Janggala, 9, 1; 17, 2, 5; 18, 5; 40, 4; 41, 3. Japan, 17, 10; 58, 2. Jarak, 76, 3. Jāti, zie Kuţi Jāti. Jätigumlar, 28, 1. Jawa, 1, 8; 4, 2; 14, 8; 16, 2; 40, 4; 68, 8, 5; 78, 6; 79, 1; 81, 1; 82, 1; 88, 5 98, 2. Zie ook Yawa. Jawajawa, 73, 3. Vgl. Jajawa(r). Jaya, 78, 2. Jayacika, 76, 1. Jayakatwang, 44, 1-4; 45, 1. Jayakrta, 22, 5. Jayamanalu, 76, 2. Jayanagara, 47, 2; 48, 1, 2. Jayasabha, 44, 2. Jayawarddhana, zie Kṛtarājasa. Jayendradewi, 46, 1. Jénar, zie Wanāçrama Jénar. Jere, 14, 2. Jimbe, 61, 2. Jimur, 17, 5. Jina, 2, 2; 37, 7; 48, 2, 4-6; 47, 3; 84, 3. Jingan, 17, 10.

Jita, zie Tepas Jita. Jiwa, 78, 3. Jīwana, 2, 2; 4, 1; 5, 2; 18, 8; 48, 1; 49, 1; 59, 4; 80, 2; 84, 5. Jāānabajrecwara, 48, 2. Jūānawidhi, 67, 8; 69, 1—2. Joyānabajra, 62, 2. Jukung, 62, 2. Jumput, 78, 8. Jungul, 77, 2. Juru Siddha, 78, 4.

Kabalan, 7, 4. Kacapangan, 78, 4. Kadangdangan, 14, 1. Kadhikaranan, 80, 1. Kadiri, 9, 1; 17, 2; 18, 5; 40, 8, 4; 41, 8; 44, 1, 2; 47, 2; 84, 5. Kagenengan, 86, 1; 88, 6; 40, 5; 78, 8. Kaget, 19, 1. Kahuripan, 1, 4; 77, 2. Kahwas, 18, 1. Kajaha, 76, 2. Kajar, 78, 3. Kakadang hajyan, 78, 4. Kalampitan, 20, 1. Kalangbrat, 73, 8. Kalanten, 14, 2. Kalayu, 31, 1, 2, 5. Kali, 42, 8; 48, 1; 44, 1, 8. Kalka Saludung, 14, 1. Kāmadewa, 7, 3. Kamal-pandak, 67, 3; 68, 1. Kamangsyan, 78, 5. Kambang rawi, 81, 5. Kāmboja, 15, 1; 83, 4. Kamirahan, 21, 2. Kampar, 18, 1. Kämpe, 18, 1. Kāmpud, 1, 4. Kañoi, 17, 10; 76, 1. Kancipuri, 93, 1. Kandawawana, 50, 8. Kandis, 18, 1. Kanigara, 76, 2. Kanjapiniran, 14, 2. Kanuruhan, zie Patemwan. Kāpāňangan, 85, 1. Kapayéman, 21, 1. Kapila, 1, 2. Kapuhas, 18, 2.

Kapulungan, 17, 11; 18, 1; 76, 1; 82, 2. Kapuyuran, 76, 2. Karppātaka, 88, 4. Kasaduran, 21, 1. Katang, 19, 1. Katingan, 13, 2. Katuda(?), 76, 2. Kawi, 40, 2. Kawinayan, 76, 4. Kawiri, 78, 4. Kěbwanagěng, 31, 5. Kěda, 14, 2. Kědung Biru, 85, 4. Kedu(ng) Daws, 19, 1. Kedu(ng) Pěluk, 35, 1. Kelang, 14, 2. Kelut, 78, 5. Kěta, 29, 8; 80, 1, 2; 31, 1; 49, 3. Ketakī, 77, 2. Kidal, 37, 7; 41, 1; 73, 3. Kinawong, 76, 2. Kiyal, 78, 4. Krat, 77, 2. Krpigelam, 81, 1. Kṛṣṇafijaya, 84, 2. Krtajaya, 40, 8; 44, 2. Krtanagara, 41, 8, 5; 44, 1, 8, 45, 2; 56, 1. Krtarājasa Jayawarddhana, 45, 1, 2; 70, 2. Krtawarddhans, 8, 1; 5, 2; 11, 1; 88, 4; 91, 5. Krtayaça, 29, 1. Krung, 70, 2. Kukap, 78, 8. Kulakaling, 76, 2. Kulampayan, 78, 8. Kulanandana, 76, 2. Kulur, 18, 8; 76, 4. Kumāra, 6, 8. Kumitir, 41, 4. Kumuda, 77, 1. Kunir, 14, 5. Kunir Basini, 22, 4. Kupang(?), 78, 7. Kuran, 20, 1. Kusumawarddhani, 7, 4. Kuta Bacok, 22, 4, 5. Kuta Lamba, 76, 1. Kuta Lingga, 18, 2. Kutaraja, 40, 2; 41, 8. Kuta Waringin, 18, 2. Kuti haji, 17, 10; 76, 8.

Kuti hafiar, 80, 1.
Kuti Jāti, 76, 1.
Kuti Pangkaja, 17, 10.
Kuti Ratnapangkaja, 17, 10; 20, 2; 77, 2.
Kuti Sanggraha, 76, 1.
Kutugan, 31, 5.
Kuturan, 16, 3.
Kuturan, 80, 1.
Kuwarāha, 55, 2.
Kuwu hafiar, 17, 10.
Kuwu nātha, 76, 3.

Lagundi, 76, 8. Laleyan, zie Tambak Laleyan. Lamajang, 17, 7; 48, 2. Lamba, zie Kuta Lamba. Lambang, 94, 3. Lampes, 19, 1. Lämpung, 18, 2. Lampung (Lémah i), 80, 2. Lamuri, 13, 2. Landa, 14, 1. Lasem, 5, 1; 6, 1; 12, 2; 17, 6; 18, 8; 59, 8; 84, 5. Lawai, 13, 2. Lawang, zie Rabut Lawang. Lemah bang, 29, 3. Lemah citra, 68, 2. Lěmah i Lampung, zie Lampung. Lemah surat, 76, 3. Lemah tulis, 77, 2. Lembah, 77, 8. Lembu Tal, 46, 2; 47, 1. Lengkasuka, 14, 2. Lesan, 31, 6. Lingga, zie Kuta Lingga. Linggapati, 41, 2. Locana, 43, 6. Locanapura, 82, 2. Lodaya, 17, 6; 61, 8, 4. Loh gaway, 84, 4. Lombok mirah, 14, 4. Lopandak, 21, 1. Lumbang, 20, 1; 78, 3. Lungga, 78, 5. Luwan, 78, 7. Luwuk, 14, 4. Lwagajah, 14, 3. Lwah-kāli, 78, 2. Lwangwentar, 61, 2. Lwas, 13, 2.

Mada, 49, 8. Zie Gaja Mada. Madakaripura, 19, 2. # Madhawa, 41, 2. Madhu, 48, 2. Madhura, 15, 2; 28, 1; 42, 2. Mageneng, 77, 2. Mahādewī, 46, 1. Mahādhikāra (ws. titel), 88, 1; 91, 4. Mahamuni, 95, 2. Mahārājasā, zie Rājadewī. Mahāyāna, 68, 2. Mahisa Rangkah, 42, 1. Majhapahit, 2, 2; 18, 2; 45, 1. Makalaran, 78, 5. Makasar, 14, 5. Makeduk, 78, 8. Malano, 14, 1. Malayu, 18, 1, 2; 41, 5; 42, 2. Maloko, 14, 5. Mananggung, 77, 3. Manangkabwa, 13, 1. Manasija, 1, 2. Mandahiling, 13, 1. Mandara, 65, 5. Märga Rantang, 55, 2. Markkaman, 85, 8. Marutma, 15, 1. Matahun, 6, 1; 12, 2; 58, 8; 65, 8. Matanjung, 18, 6. Mataram, 6, 3. Medang, 78, 5. Měleca, 81, 4. Meru, 37, 2. Mireng, 46, 2. Muar, 14, 5. Mukuh, 77, 1. Mutali Sahrdaya, 98, 1.

Madī, 77, 1; 78, 4.
Nāgarawarddhanī, 6, 3.
Nagor, 14, 2.
Nairañjanā, 77, 2.
Nāla, 72, 2.
Nālahika, 31, 5.
Nāligih (?), 36, 2.
Nambi, 48, 2.
Nandanawana, 50, 1.
Nandināgara, 77, 1,
'Nandinī, 65, 3.
Narapati, 12, 3.
Narāryya, 45, 1.

Narasingha(mūrtti), 41, 2, 4; 46, 2. Natha, 1, 3. Nilakusuma, 76, 1. Nyūdanta, 76, 2.

Pabayeman, 20, 2. Pacaran, 29, 8. Pacekan, 76, 8. Pacirabulwan, 78, 7. Padali, 21, 2. Padamayan, 55, 3. Padameyan, 58, 1. Padangan, 23, 1.

Padapäduka, 57, 1. Padar, 78, 2.

Padurungan, 76, 4. Pagagan, 76, 4.

Pagör, 73, 8.

Paguhan, 5, 2; 9, 8; 58, 8; 65, 8; 84, 4.

Pahang, 14, 2; 42, 2. Pahyangan, 59, 1.

Pajambayan, 77, 3. Pajang, 5, 2; 6, 2; 17, 6; 18, 3; 59, 3; 82, 2;84,4.

Pajarakan, 32, 1; 48, 2. Pakalwangan, 57, 6. Pakambangan, 28, 2. Pakamuwar, 14, 2.

Pakis haji, 23, 1. Pakuwukan, 78, 4.

Palabdhi, 76, 1.

Palah, 17, 5; 61, 2; 78, 2. Palandi, 77, 2.

Palembang, 18, 1. Palumbwan, 22, 3.

Palungan, 68, 4.

Pamanikan, 76, 8. Pamulung, 76, 3.

Pamuntaran, 78, 3.

Pañcar, 20, 1.

Pañcasāra, 17, 11. Pañcuran, 18, 6.

Pandakan, 55, 8.

Pändawa, 43, 1.

Pändawädri, 17, 10.

Pane, 18, 1.

Pangadwan, 77, 3.

Pangawan, 78, 5. Panggulan, 21, 2.

Panggumulan, 76, 1.

Panghapwan, 76, 3.

Pangikëtan, 76, 8.

Pangiring, 59, 1.

Pangkaja (Kuti), 17, 10.

Panglarang, 9, 1; 18, 5.

Panjalu, 68, 1.

Panjrak mandala, 17, 10.

Panumbangan, 77, 2.

Paradah, 78, 5.

Paramabhagawati, 2, 1.

Parlläk, 13, 1.

Paruh, 64, 4.

Paruha Tandara (?), 77, 1.

Parung, 78, 5.

Parwwasagara, 94, 8.

Parwwatādhīndra, 44, 2.

Parwwatanatha, 1, 1.

Pasajyan, 78, 5.

Pasarwwan, 76, 3.

Pasir, 14, 1.

Pasuruhan, 35, 1, 2; 82, 2.

Patemwan ing Kanuruhan, 76, 4.

Patentenan, 31, 6.

Patukangan, 24, 2; 25, 1; 26, 1; 28, 1.

Patuhjungan, 22, 1, 2.

Pātuājungan, 31, 6.

Pawijungan, 21, 1.

Pāwitra, 78, 1.

Pawwanawwan, 6, 4.

Payaman, 21, 2.

Pěluk, zie Kědung Pěluk.

Phalah, zie Palah.

Phālguņa, 8, 8; 88, 5.

Pigit, 76, 2.

Pikatan, 17, 4; 78, 3.

Pilan, 78, 1.

Pilanggu (?), 77, 3.

Pindātuha, 76, 4.

Pinggalā, 6, 1.

Pitrpati, 7, 2.

Pogara, 19, 1; 76, 4.

Poh (?), 20, 1.

Pohaji, 77, 8.

Polaman, 17, 5.

Pongging, 17, 10.

Porușa, 1, 2.

Poyahan, 77, 2.

Prajňaparamita, 46, 1; 67, 2; 69, 1.

Prajňāpāramitāpurī, 69, 1; 74, 1.

Prapañea, 17, 8; 29, 1; 35, 2; 94, 1. Vgl.

Prisadi, 64, 1. Vgl. Bhrisadi.

Pṛthwī, 7, 2. Pucangan, 78, 1. Pugĕr, 78, 3. Pungkal, zie Caṇḍi Pungkal. Puruhan, 23, 1. Pūrwwanāgara, 80, 1. Puṣpa(çarīra), 64, 5; 67, 2.

Rabut, 55, 3; 59, 1. Rabut Lawang, 22, 8. Raghusuta, 84, 2. Rājadewī Mahārājasā, 4, 1. Rajakapakapa, 85, 2. Rājaparākrama (titel), 70, 1, 2. Rājapatnī, 2, 1, 2; 3, 1; 46, 1; 48, 1; 49, 2; 63, 2; 67, 1; 69, 2, 3. Rajapura, 15, 1. Rājasa (= Wijayarājasa), 5, 1. Rājasa, zie Ranggah Rājasa. Rājasanāgara, 1, 3. Rajasawarddhana, 6, 1. Rāmādhirāja (titel?), 68, 8; 79, 1. Rame, 19, 1. Ranādhikāra (titel), 88, 1; 91, 4. Ranggah Rajasa, 40, 1. Ranggapura, 74, 1. Rangkah, zie Mahişa Rangkah. Rantang, zie Marga Rantang. Ranwakuning, 21, 1. Rati, 7, 8; 48, 1. Ratimanmathācrama, 76, 2. Ratna, 77, 1. Ratnangça, 49, 5. Ratnapangkaja (Kuti), 17, 10; 20, 2; 77, 2. Ratnasambhawa, 8, 2. Rawa, 82, 2. Rawi, 92, 3. Rěkān, 18, 1. Rembang, 21, 2. Rěmbut, 76, 2. Rěpěs, 22, 5. Rengkannadi, 12, 1. Roma, 76, 1. Rupit, zie Sumpud Rupit.

Sadang, 76, 1. Sadang, 22, 4, 5; 49, 8; 70, 8. Sagadā, 82, 2. Sagala, 43, 6; 74, 1. Sāgara, 32, 2. Sahrdaya, 93, 1.

Saimwang, 14, 2. Säksak, 14, 4. Salaya, 14, 5. Saludung, zie Kalka Saludung. Samalanten, 77, 3. Sämbang, 77, 1. Sambas, 18, 2. Samedang, 14, 1. Samīcī, 77, 2. Sampit, 13, 2. Sampora, 31, 1. Samudra, 18, 2. Samudrawela, 76, 8. Sanatkumāra, 6, 2. Sanggraha, zie Kuti Sanggraha. Sanghyang Api, 14, 3. Sanghyang Hujung, 14, 2. Sangkan, 59, 2. Sapang, 21, 1. Sapi, 14, 8. Sarampwan (?), 22, 4. Sarwwajña, 64, 8. Sawaku, 14, 1. Sawungan, 18, 6; 78, 4. Sécang, 28, 1. Sedah, 9, 1; 18, 5. Sedu, 14, 1. Seran, 14, 5. Vgl. Çeran. Sibok, 76, 4. Siddha, zie Juru Siddha. Siddhāhajöng, 78, 2. Siddhayātra, 78, 2. Sideman, 17, 6. Sīma, 17, 4. Simapura, 77, 3. Simping, 47, 8; 61, 4; 70, 1, 8; 74, 1. Singha, 72, 5. Singhādhikāra, 84, 8. Singhanagarī, 15, 1. Singhasari, 8, 2; 4, 2; 85, 1, 4; 86, 1; 87, 7; 88, 8; 41, 8; 49, 1; 79, 2; 82, 2. Singhawarddhana, 6, 2; 11, 1. Siringan, 78, 2. Siyak, 13, 1. Smara, 1, 2; 6, 1; 33, 3; 95, 1. Solot (I), 14, 5. Solot (II), 14, 1. Sömpur, 61, 1. Sphatikeyang (?), 76, 2. Srangan, 76, 2, 8; 78, 4.

Subhüti, 43, 3.

Sudewī, 18, 4. Sudharmma, 93, 2. Sugata, 8, 1; 16, 2; 31, 2, 5; 82, 1; 88, 3; 41, 4; 48, 8; 92, 1. Sugataparwwa, 94, 8. Sujanottama, 32, 1. Sukalīla, 48, 3; 76, 4. Sukawijaya, 76, 2. Sukun, 14, 3. Sulang, 80, 2. Sumanding, 34, 4. Sumba, 14, 5. Sumpud Rupit, 78, 1. Sunda, 42, 2. Surabha, 76, 4. Surabhaya, 17, 5. Surawarddhani, 6, 4. Suraya, 17, 11. Surayaça, 76, 3. Surendra, 84, 8. Susumnadewi, 7, 8. Syangka, 15, 1; 83, 4. Sadabhijnadharaka, 43, 1. Sadwihāra, 98, 1.

Tabalung, 14, 1. Tajung, 76, 1; 77, 1. Tāla, 78, 8. Taladhwaja, 22, 2. Talaga, 55, 2. Talaga Jambala, 77, 2. Talapika, 21, 2. Talijungan, 55, 2. Taliwang, 14, 3. Taltunggal, 29, 8. Tambak Laleyan, 77, 8. Tamihang, 18, 1. Tampak Duri, 77, 1. Tandara, zie Paruha Tandara. Tandi, 72, 1. Tanggulyan, 78, 5. Tangkil, 76, 4; 77, 2. Tanjungnagara, 18, 2. Tanjungpuri, 14, 1. Tanpahing, 22, 5. Tarapas, 29, 3. Tarub, 31, 6. Taruna, 76, 1. Tatar, 44, 4. Tathagatapura Grhasthadhara, 80, 2. Těba, 13, 1. Těbu, 17, 10. Telang, 76, 4. Tělpak, 21, 1. Tepasana, 21, 2. Těpas Jita, 76, 8. Tětö, 17, 6. Tigawangi, 82, 2. Tiktaçrîphala, 12, 6. Tiktamālūra, 49, 1. Tiktawilwa, 12, 4; 18, 4; 48, 1; 78, 1; 88, 1; 88, 5. Vgl. Wilwatikta. Times, 19, 1. Timur, 14, 5. Tira, 17, 11. Tirem, 14, 1. Tirib, 61, 1. Tiyang, 78, 4. Toyarungun, 29, 3. Tribhuwana, 46, 1. Tribhuwanawijayottunggadewi, 2, 2; 68, 2. Tringgano, 14, 2. Tuban, 78, 3. Tuccha, 81, 4. Tudan, 73, 8. Tugu, 59, 1. Tumapěl, 65, 4; 73, 8. Tumasik, 14, 2. Tumbu, 22, 5. Tunggilis, 20, 2. Tungkal, 78, 2. Tuñjungkute, 14, 1. Turas, 78, 8. Turayan, 24, 2. Twas Wasistha, 78, 2.

Udamakatraya, 14, 4. Upendra, 4, 2. Uttamasuka, 76, 1. Uttaranopama, 25, 2.

Wadari, 76, 3. Waduri, 78, 4. Wāgindra, 1, 2. Waharu, 77, 1. Waicapuri, 69, 3. Wairocana, 43, 6. Walanding, 29, 3. Waleri, 41, 4; 78, 8. Wanaçrama Jénar, 76, 8.

Wanagriya, 22, 5. Wandan, 14, 5. Wandayan 78, 3. Wandira, 78, 8. Wangcadhiraja (titel), 25, 2. Wangkali, 77, 3. Wanjang, 78, 3. Wanora, 78, B. Warddhana, 5, 2. Waringin, zie Kuta Waringin. Waru, 17, 11. Wāsistha, zie Twas Wāsistha. Watsari, 82, 2. Watukiken, 18, 6. Watukura, 77, 8. Wawang, zie Andoh Wawang. Wawaru, 31, 1. Wayuha, 55, 3. Wecāka, 61, 2. Weda, 88, 3. Wědi, 22, 2. Wědwawědwan, 55, 2; 73, 8. Wekas, 78, 3. Wengker, 4, 2; 12, 2, 8; 41, 4; 59, 4; 65, 4; 76, 4; 79, 2; 82, 2; 88, 2. Wengtal, 76, 4. Wepetang, 20, 4. Wesapuri, 69, 3. Wetiwetih, 76, 4. Wewe, 17, 4; 76, 3. Wicesapura, 69, 2. Widhi, 81, 4.

Wihāra, 80, 1. Wihāra bahu, 80, 1.

3

Wijaya, 44, 4. Wijayarājasa, 4, 2; 5, 1; 7, 3. Wijayawaktra, 77, 2. Wikramawarddhana, 6, 3; 7, 4. Wilwatikta, 1, 8; 5, 1; 6, 4; 10, 1; 17, 7. Vgl. Tiktawilwa. Wināda, 97, 1, 2; 98, 1. Wipularama, 76, 3. Wīrabhūmi, 6, 3. Wīrādhikarā (titel), 75, 1. Wīramandalika (titel), 72, 2. Wiraprana, 30, 2. Wisnu, 48, 8; 62, 1; 78, 5. Wisnu (geestelijke), 83, 8. Wisnu = Wisnuwarddhana. Wisnuwāla, 77, 2. Wisnuwarddhana, 41, 2-4; 46, 2. Wrsabhapura, 50, 5. Wuluhen, 76, 2. Wunganjaya, 77, 2. Wungkulur, 77, 3. Wwanin, 14, 5. Wwatan, 76, 1. Wwirnn, 77, 8. Yamaraja, 1, 2.

Yānatraya, 18, 7. Yānatrayarājadhānya, 76, 8. Yawa, 1, 5; 6, 4; 9, 2; 15, 2; 16, 8, 5; 17, 1, 3, 7; 40, 5; 41, 1; 42, 2; 45, 2; 68, 1; 69, 3; 70, 3; 79, 2, 3; 83, 2; 84, 5. Vgl. Jawa. Yawana, 15, 1; 88, 4. Yogi, 1, 2; 68, 2.

# Klapper op den 1en druk der Zangen.

Z. 1: Bijdr. 6I, 895-408; Z. 2-4: 58, 358-361; 361-362; 362-363; Z. 5-12: 63, 887-888; 388-341; 341-848; 343-847; 347-850; 850-851; 352-358; 353-355; [Z. 18-14 niet]; Z. 15-17: 63, 355-357; 357-861; 361-367; Z. 18-22: 66, 837-342; 842-843; 343-844; 844-845; 845-847; Z. 23-82: 67, 189-190; 190-191; 191-192; 192-193; 193; 194; 195-196; 196-197; 197-199; 199-202; Z. 33-86: 67, 867-368; 368-369; 369-871; 371-372; Z. 37: 65, 128-181; Z. 38: 67, 878 & 63, 29-31; Z. 89: 67, 374-375; Z. 40: 6I, 408, 899, 404, 899, 404-408; Z. 41-49: 63, 1-6; 6-8; 8-14; 14-19; 19-20; 20-22; 28-25; 25-27; 27-29 & 81-32; Z. 50-51: 67, 375-378; 378-382; Z. 52-74: 68, 382-383; 383-385; 385-386; 386-387; 387-389; 389-391; 391-392; 392-394; 394-396; 396-397; 397; 398-400; 400-402; 402-404; 405-407; 407-409; 409-418; 418-415; 415-416; 416-418; 418-419; 419-420; 420-421; Z. 75-88: 69, 33-34; 34-86; 36-38; 38-41; 41-42; 43-44; 44-46; 46-47; 48-51; Z. 84-91: 69, 297-300; 300-301; 301-302; 302-303; 303-306; 306-307; 308-310; 310-318; Z. 92-98: 69, 601-602; 602-603; 603-605; 606-607; 607-608; 608-609; 609-610.

เส้าในการาง เหล็กใน และ เมื่อ เมื่อ

ลิของเหมมู่ก่องใช้เล้า และ เมเลล เพลง เมลูน์ เกาง เมลูน์ เกาง เมลูน์ เล่าเกาง เมษาสามาน เล่านาน เก่า เมื่อง

ति ते तुत्र ते की की को का है की जनगा का जिया में एत की का जिया के को का में ते अपने की का की की की का का की क कि को के जैसी का में जी जा के तु के जु के जु का भाग कु को का का जु कु के का तो ने ता ली । शु कु में में में का का का का का की है है,

तामुन्त मुक्त मुक्त मानामा मानाम

|  |  |  | , |
|--|--|--|---|
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |

# VIII.

# SPRAAKKUNST VAN HET OUDJAVAANSCH.



# Bijdragen tot de Spraakkunst van het Oudjavaansch.

(Met een Appendix uit 1889.)

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Ned.-Indië, 6\* Volgreeks, dl. V — 7e Volgreeks, dl. V (= Dl. 49—59).

's-Gravenhage, 1898-1906.



## [INLEIDING.] 1

### (Bijdragen 6, V, 1898.)

Tot tijd en wijle er genoeg teksten zullen uitgegeven zijn om de samenstelling eener volledige spraakkunst van 't Oudjavaansch mogelijk te maken, kan het nuttig zijn, dat de weinige beoefenaars dier taal mededeelen wat zij aan grammatische stof verzameld hebben. Zulk een werk, hoe gebrekkig ook, zal den toekomstigen vervaardiger van eene spraakkunst ten goede komen, al was het maar, omdat het zijn aandacht vestigt op zekere punten die een nader onderzoek vereischen.

In de volgende bladzijden heb ik mij [vooreerst] voorgesteld een overzicht te geven van de Oj. voornaamwoorden. Eene volledige opsomming moet men niet verwachten, want het Oj., gelijk trouwens verscheiden andere talen derzelfde familie, is zóó rijk aan voornaamwoorden en beleefdheidsuitdrukkingen die de plaats van voornaamwoorden innemen, dat het eene vermetelheid zou wezen op volledigheid aanspraak te maken.

Het Middel-Javaansch is in de volgende bladzijden geheel buiten beschouwing gelaten.

Als Appendix volgt de samenvoeging van 3 andere artikelen, alle drie in 1889 verschenen in de Bijdragen, 5. Volgreeks, dl. IV (= Dl. 38). (Noot van 1918).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De «Bijdragen tot de Spraakkunst van het Oudjavaansch» worden hierherdrukt in de volgerde zooals zij tusschen 1898 en 1906 in de Bijdragen Kon. Inst. verschenen zijn, en zooals zij door Prof. Kern toenmaals als één geheel zijn gedacht blijkens den doorloopenden titel. De indeeling in Hoofdstukken en de nummering van de onderdeelen der Hoofdstukken werden bij dezen herdruk overzichtelijkheidshalve toegevoegd.

#### HOOFDSTUK I.

#### VOORNAAMWOORDEN (EN LIDWOORDEN).

#### A. Persoonlijke voornaamwoorden.

Het gewone vnw. 1 ps. enk. is aku, dat zoowel nominatief als accusatief is, hoewel de accusatief ook niet zelden uitgedrukt wordt door een datiefvorm. Deze is tevens locatief, en wordt gevormd door de voorzetsels i, ri en pleonastisch iri²; dus (iyaku), riyaku, ryyaku, iryyaku, ireku². Zelfs vindt men, voor zoover ik opgeteekend heb, alleen in 't Rāmāyaṇa, riryyaku, doch deze vorm schijnt mij verdacht. Als oorspronkelijk een genitiefvorm kan het pronominaal aanhechtsel ngku, ku beschouwd worden, dat onder de bezittelijke voornaamwoorden zal behandeld worden. Dit is ook van toepassing op de overige pers. voornaamwoorden.

Soms wordt aku, gelijk ook andere voornaamwoorden, in den nomin. voorafgegaan door si; bijv. sy āku, Sutas. 1048; vgl. Ibanag sakan (uit syakan). Als voorvoegsel van den 1<sup>sten</sup> ps. enk. komt voor dak, ndak en tak, beantwoordende aan 't Nj. dak en tak; bijv. ndak-ton, laat mij het zien; dak-tahapnya, ik wil het opslurpen; dak-sëmbah kita, ik wil U hulde bieden; tak arusuhāku, ik wil eens stout zijn, laat mij eens stout zijn; ndak atanya, ik wil eens vragen, laat mij eens vragen. Wegens de beteekenis is het waarschijnlijk dat de vorm bestaat uit nda (da) en \* (== at) en \* of ak, zoodat hij eigenlijk beteekent 'dat ik'. Dit \* of ak is de kortste vorm van 't voornw. als voorvoegsel, dat in bepaalde gevallen, zoowel voor actieve en intransitieve als voor passieve stammen gebezigd wordt, vooral in verbinding met an of yan 'wanneer, dat'; ta (of tan) 'niet'; apa(n), 'omdat, dewijl'; waardoor ontstaan ak, yak, tak (wel te onderscheiden van tak == ndak), apak '. Bijv. haywa malarāk-parekang alas, weest niet bedroefd dat ik naar de wildernis ga; yak-anon, wanneer

Ook in't Nederlandsch vervangen de datiefvormen hem, haar, hun of hen den accusatief.

Overeenkomende met het pleonastische Nederlandsche voorzetsel tot (toe te).

Dit laatste in 't Rämäyana; zie V. d. Tuuk, Kawi-Bal. Wdb. (I, 1897, 103) onder ire ku, waar hij niets van begrepen heeft.

<sup>\*</sup>Of men yak, tak, apak moet verklaren als ontstaan uit yan-k, tan-k, apan-k, of wel uit ya, ta, apa is moeielijk uit te maken. Dat een nassal uitgestooten (of liever ge-assimileerd) kan worden, mag men opmaken uit hetgeen in 't Tagalog geschiedt; bijv. katamisat kapaitan voor katamisan t(= at) kapaitan.

ik zie; yak-ton, wanneer ik het zie; in beide voorbeelden «zie» met klem uit te spreken. Bij transitiefbegrippen zijn bedoelde vormen steeds passief; bijv. ndak-warah ta kita, laat ik u dan onderrichten, Adip. 35; ndak-warah ta kiteng dharmmadeçanā, ib. 96.

De Oj. pronominaalprefixen, zooals wij die verkorte vormen zullen noemen, zijn in de eerste plaats te vergelijken met die in 't Bimaneesch'; verder met die in 't Makassaarsch en Boegineesch, terwijl het gebruik van enkele er van in 't Nieuwjavaansch zeer beperkt is geworden, en ze met uitzondering van 't samengestelde dak, tak in 't geheel niet meer vóór intransitieven kunnen voorkomen.

Uiterlijk komt Oj. k of ak overeen met Iloko ak en met voorgevoegd si, si ak, en met Ibanag ak, dat echter altoos achter het werkwoord gevoegd wordt om het onderwerp of voorwerp te kennen te geven; bijv. mattúddu ak, ik onderwijs; umáy ak, ik ga. Daar het accent niet verspringt, is het twijfelachtig of men dit ak een aanhechtsel mag noemen. Hetzelfde geldt van 't Mak. en Bug. à, met scherpen klank, als zijnde uit ak ontstaan; bijv. mángey-à, ik ga; túnrung-à, ik sla. Ook Sangirsch i-a(iya) bevat ditzelfde ak, doch is tengevolge der verbinding met i een zelfstandig vnw.

Als beleefde uitdrukking voor den 1 ps. dient ngwang (eig. ng wwang, de mensch), te vergelijken met Skr. ayam janah, of ons «mijn persoon»; even beleefd, maar iets deftiger is sangwang, dat van ngwang, in zooverre verschilt, dat sang een deftiger, hooger lidwoord is dan ng. Dit ngwang, hetwelk in dichterlijk Jav. als ngong voortleeft, is, behoudens het voorgevoegde lidwoord, identisch met Sund. urang en komt ook in 't gebruik hiermede overeen, wordt dus gebezigd als men beleefd, of in geval van een meerdere tot een mindere, vriendelijk wil spreken. «De plaats van Sund. urang», zegt Coolsma's Wdb. (1884) i. v. «is tusschen kaula en kami in». Even als urang kan ngwang een mv. zijn, en wel inclusief, bijv. ngwang kālih, wij beide (Bhār. Y. 539). De genitief is ni (of i) ngwang; de locatief en datief ri (of i) ngwang.

Een nederige uitdrukking, althans oorspronkelijk, voor den 1 ps. enk. en mv. is nghulun, eig. de onderhoorige, dienaar, slaaf, ofschoon op te merken valt dat hulun eenmaal ook «mensch, man, persoon» moet beteekend hebben, blijkens Lampongsch ulun, Malag. ulunä, Day. olon, mensch; Day. olo, mensch, lieden, men, iemand 2. Nghulun, waarvan sanghulun een

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Jonker, Biman. Spr. (1896), § 208 en § 228, vlg.

<sup>\*</sup>Het is niets bijzonders dat één en hetzelfde woord de begrippen «man, mensch» en conderhoorige, knechts uitdrukt. Men denke aan 't Engelsche «my man», d.i. mijn knecht. Ons «knecht» is zoowel «jongen» als «slaaf, dienaar», en hetzelfde woord als Eng. knight.

Dat nghulun ook als «mensch, persoon» opgevat kan worden, blijkt uit Balin. tiyang, tityang, ik; vgl. Jav. tiyang..

deftiger vorm is, mag men dus gelijkstellen met Nj. kawula en kula; Sund. kaula, dat gebruikt wordt als men beschaafd spreekt tegen gelijken. Uit beleefdheid zegt Prins Rāma nghulun van zich zelf, terwijl hij tot de burgers spreekt (Rāmāy. 153). Het is dus geheel een beleefdheidsvorm geworden; in 't Atjehsch is ulun zelfs het gewone vnw. 1 ps., hoewel de beteekenis dienaar, nog niet verloren is; drukt men zich zeer beschaafd uit of spreekt men tot meerderen, dan bezigt men in 't Atjehsch ulun tuan. Nauwelijks verschillende van nghulun is pinaka-nghulun, eig. als uw dienaar te beschouwen, (Ādip. 9, a). De gen., dat. en loc. worden uitgedrukt op dezelfde wijze als bij ngwang.

Een bepaald nederige term is pinun en si pinun; pinun i kita, uw nederige dienaar; sapi ning pinun, het rund van mijn persoon, of zooals men in 't Duitsch zou kunnen zeggen: 'meiner Wenigkeite; uit het lidwoord ng blijkt dat pinun hier nog als een zelfstandig gebruikt tegenw. deelw. passief van een stam pun gevoeld wordt. Van dit pun is afgeleid pun punan, de geheele boedel (Adip.); pinuni, beheerscht wordende; kapunpunan, overheerd, in bezit genomen (Bhomak. 121, 16); sakapunpunan, zoover 't gebied strekt, het geheele beheerschte gebied (Sutas. 127, a); amunpuni, bezitten, verwerven (Sutas. 5, a). Vgl. Nj. mumpuni.

Als beleefd of onderdanig vnw. 1 ps. dient wijders man eh-ta, bijv. Arj. Wiw. 343; Bhār. Y. 316; ook man eh rahadyan (Ādip. 27, a); ook man eman eh-ta, dat men met «uwe onderdanigste dienaresse» (Bhār. Y. 605) zou kunnen vertalen. Naar den vorm te oordeelen, behoort man eh bij waneh, doch de gewone beteekenis hiervan, nl. «voldaan, verzadigd» past niet recht, tenzij men al de beteekenissen er aan toekent van Skr. āpta, «voldoende, geschikte, vertrouwde», en het in verband brengt met Njav. wan uh, man uh. In dit geval zou man eh te vergelijken zijn met Mal. saya, hetwelk uit Skr. sahāya, gezel, makker, is samengetrokken; intusschen heeft in 't Mal. sahaya den zin aangenomen van «slaaf». Vgl. ook Sund. man eh eeft man eh in geen geval iets te maken .

Als gewone substantieven, evenals ons «uw dienaar, dienaresse» zijn te beschouwen uitdrukkingen als patik-ta, patik narendra e. dgl.

Naast aku moet eenmaal ook als vnw. bestaan hebben akën, angkën, beantwoordende aan Tag. akin (uit akën), Bis. akon, Iban. sakan (uit sy akan), doch reeds in de oude taal komt dit akën, angkën alleen in afleidingen voor, gelijk in 't Njav. Met Iban. sakan komt wat de voorvoeging

¹ Dit behoort bij waneh; de begrippen seen ander, iemand, lichaam, zelfs, hebben zich uit één hoofdbeteekenis ontwikkeld; vgl. de begripsovergangen van i ba in de verwante talen.

van si betreft, overeen Oj. sy aku, doch mogelijk is dit z. v. a. «mijn lieve ik» of «mijn geringe ik».

't Meervoud van den 1 ps. exclusief is kami, of ook wel si kami. In 't algemeen kan si vóór elk vnw. geplaatst worden, ten minste in den nominatief. Bij sommige vnw. is hier en daar de vorm met si de eenig gebruikelijke, bijv. in 't Sund., Tag., Bis., Bikol siya, in Oj., Burusch sira, Tag. sila, enz. '. Duidelijk komt de exclusieve beteekenis uit bijv. in kami kālih, wij tweeën (met uitsluiting van den aangesprokene) in Ādip. 158. Het wordt ook evenals 'wij', en nagenoeg in dezelfde gevallen gebezigd door iemand in 't enk.; het is deftig of plechtig, maar niet grof; in 't Sund. is dit gebruik van kami het gewone. Kami is zóó verbreid in de verwante talen, dat het overbodig is voorbeelden daarvan aan te halen. De datief, ook als accusatief gebruikt, is ri kami, bijv. amatyanari kami, B. Y. 159. Een enkele maal heb ik mami in den nominatief gevonden (BK. 50), en in den accus. tumon mami (Ādip. 96), een gebruik dat zich in de nieuwere taal bestendigd heeft. Ook in het Fidji is kei-mami nom. en accus.; vgl. Bim. nami instede van den nom. kami.

De verkorte vorm van kami is kam, in dezelfde gevallen gebruikt als ken andere verkortingen. Bijv. atha ri sëdëng mayajña sira sang rëşi kam-palayū, daarna terwijl de ziener offerde, gingen wij op de vlucht (met klem), Rām. 326; kam-rěmuk hyang pṛthiwī, wij willen de (geheele) Aarde verdelgen, 1276; kami kām, ik voor mij (eig. wij voor ons) 822. Vormelijk komt met dit kam overeen Mak. kang, Bug. këng (beide uit kam), met dit verschil dat deze alleen achter aangevoegd worden 2. Kam is ook vervat in 't Mak. kambe, welks laatste bestanddeel m. i. = beh is, de stam van O. en N. Jav. kabeh, Sangirsch këbbi, Malag. aby, iaby, ziaby, alle; kambe is dus eigenlijk «wij alle».

In plaats van kam wordt ook het vollere kami wel eens als pronominaal prefix gebezigd; bijv. in de Tantu kami-pegeng sang hyang Āditya «ik. wil (of: laat ik) de Zon tegenhouden»; doch dit heb ik niet in oudere geschriften aangetroffen.

De 1 ps. mv. inclusief is kita; zoo ook Mal., Tombul. kita, Bis. kitá, Bat. kita (hita), Fidji kenda, Nias, Samoa ita (uit kita), Pampanga, Day. ita, enz. Het Tag. kitá is een dualis, en bet. «gij en ik; » evenzoo Iban. itta. Ook het Day. heeft een bepaalden dualis, doch in vorm afwijkend van kita, nl. koā. Mak. katte moet ontstaan zijn door omzetting uit ketá.

Kita, gelijk ook 't aanhechtsel ta, nta, is niet altoos 1 ps. mv. inclusief,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ditheeft V. d. Tuuk niet begrepen, daar hij s. v. asi, II, in den zin rakryan humënënga si kita, «prins, houd gij u stil», een asi waant te ontdekken (KBWdb. I, 199).

Door voorvoeging van i, kan Bug. i k ë n g zelfstandig optreden.

en wordt soms van een enkelv. ps. gebruikt om min of meer beleefd, maar toch voornaam «ik» uit te drukken 1. Meer hierover onder de Bezittel. Voornaamwoorden. Soms, schijnt het, wordt kita gebruikt wanneer men met opzet in 't midden laat of men den toegesprokene mede insluit al dan niet; zoo zegt bijv. Tāṭakā tot Rāwaṇa sahanahananta mātya kita denya si Dāçarathi, «wij zullen al te gader omkomen door hem, dien zoon van Daçaratha».

Het vnw. 2 ps. enk. is ko. Deze uit ouder kau ontstane vorm is identisch met Mak. kau, ko, Dairisch ko, Tobasch ho, Tombul. kou, Fidji ko (alleen in nom.). Meestal neemt kau een nader bepalend woordje, i, an of si voor zich; dus Fi. iko, Day., Sang. ikau, Tag., Bis. ikao, Iban. sikau (alleen in nom.; dat., acc., ni-kau), Malag. hi-anao (in nom.) anders anao (uit an + hao), Mal. angkau (d. i. an + kau). Uit onderlinge vergelijking dezer vormen mag men opmaken, dat si (Malag. hi) dient om een nom. te doen uitkomen, en dat i en an synonieme, nader bepalende of nadruk-gevende woordjes zijn. Dat i en an gelijkwaardig zijn als suffixen, behoeft geen betoog, maar ook als voorgevoegde versterkingsmiddelen zijn ze synoniem. Dit blijkt als men bijv. vergelijkt Oj. hantelū, antelū, ei, Day. hanteloh, Malag. atody, Tombul. atelu (voor attelu, antelu) met Tag., Bis. itlug, terwijl in 't Mal. tělor zonder voorvoegsel in gebruik is; vgl. Jav. timun, Mal. timon, Malag. tsimundry, Fi. timo, Dair. tjemun, met Mal., Day. hantimon, Lamp. antimun, Bat. ansimun, Bis. atimun. Ook in andere gevallen nemen i en an elkaars plaats in; vgl. bijv. Mak. antu, die, dat, Bal. ento (naast to) met Mal. itu, Tombul., Tond., Tonsea itu, Benten. itui, itue (naast tui, tue), Tag. ito, Iloko itoi (naast toi); Mak. anne, deze, dit, met Mal. enz. ini.

De vocatief ko wordt dikwijls gevolgd door een substantief in bijstelling, in welk geval dit laatste het lidwoord ng vóór zich pleegt te nemen. Bijv. ai kong nīca, o gij, ellendeling! B. K. 208, 3; kong wěk tan awirang iking!, gij varken, onbeschaamde! By. 428. Zoo ook in 't Grieksch σύ, ὁ φίλος! gij, vriend! Hetzelfde gebruik in 't Fransch. Misschien heeft zich hieruit een vocatiefvorm kong ontwikkeld, bijv. ai kong cumbwa, Sutas. 67, b, doch dit verdient nader onderzoek. In allen gevalle treedt kamung meermalen naast kita op, altoos als Vocatief.

Soms vindt men ko als mv. gebruikt, vooral wanneer met geringschatting gesproken wordt, bijv. ai kong nāga kabeh, o gij, slangen, alle! (Ādip. 41); intusschen ook kong kumāra (gij prinsen!) syapa mānaki kita (ib. 71).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zoo nok in 't Bataksoh, zie V. d. Tuuk, Tob. Spr., II, 223; in het Tag. wordt de dualis kita, wij (gij en ik), en kata, hetz., deftigalsenk. gebruikt. Voorts is kata ook z.v.a. «men».

Nu en dan komt de vorm ngko voor; bijv. ah, mati ngko de-ngku, ha, gij sneeft door mijne hand (Tantu). Dit zal wel uit engko ontstaan zijn, dus aan 't Mal. angkau beantwoorden.

Van 't gewestelijk Jav. kowen heb ik uit de oude taal geen voorbeeld opgeteekend. Het moet ontstaan zijn uit kohen, ko-en; het achtervoegsel hen of en is zeer gewoon bij de aanwijzende vnw. iki, ika, dus ikihen, ikahen; een soortgelijk toevoegsel vertoont het Maori en Tonga ko-e, Samoa 'o-e, en Dairisch ko-no; alsook het Jav. kowe.

Een ander vnw. 2 ps. enk. is twa, bijv. BK. 225, 11; paramārtha Çiwa twa nirāwaraņa, waarachtig Çiwa (de goedgunstige) zijt gij, vrijmachtig; AW. 101. In den voc. met bijstelling behandeld als ko; dus twang kuhaka! gij, schelm! BY. 82. Wegens de groote overeenkomst met Skr. tvam, ligt het voor de hand te vermoeden, dat het ontleend is; dat de neusklank verwaarloosd is, laat zich wel verklaren, want in de onzijdige woorden, wier stam op a uitgaat, gebeurt hetzelfde. De vraag is of men het Sund. tu wan g 4een woord waardoor men, sprekende tot een meerdere, vaak het bezittelijk voornw. voor den 2den persoon vervangt» (Coolsma), met gezegd twa gelijk mag stellen. Het is opmerkelijk, dat dit tuwang vóór het substantief geplaatst wordt, in afwijking van de overige pronom. aanhechtsels; dus tuwang bumi, uwe woning. Doch dit is in de verwante talen niet zonder voorbeeld en zeer gewoon in de Filippijnsche talen; bijv. men kan evengoed zeggen ang iyo ng kaluluwa, als kaluluwa-mu, anima tua. Intusschen dient Sund. tuwang, in denzelfden zin als salira, tot beleefd voorvoegsel voor titels, bijv. tuwang pandita. Ofschoon Oj. twa, evenmin als Skr. tvam bepaald als beleefde term gebezigd wordt - het is boven zulke onderscheidingen als beleefd en onbeleefd verheven - maakt het feit dat de Sundaneesch zijn tu wang min of meer als synoniem met salir a beschouwt, den indruk dat tuwang inderdaad met Oj. twa in verband staat, daargelaten de vraag of het woord aan 't Skr. ontleend is al dan niet.

Als omschrijving van den 2 ps. enk. komt namelijk in 't Oj. voor çarīra met voorgevoegd lidwoord; bijv. don i-ng çarīra, uw taak (Sutas. 45, b.). Dit gebruik komt vrijwel overeen met dat van Nj. kang sĕlira, als beleefd Madya; en Sund. awak, salīra, als men een mindere minzaam aanspreekt. Hoewel het woord çarīra Skr. is, is het begrip van «eigen persoon, persoonlijkheid», die het in 't Oj. enz. heeft aangenomen. daaraan vreemd. Eerst nadat men daaraan al de beteekenissen had toegekend, die de inheemsche woorden voor «lichaam» hadden, kon het als plaatsvervanger van 't vnw. gebezigd worden, want ang çarīra is niet op te vatten als «het (d.i. uw) lichaam,» maar als «het (uw) eigen zelf». In dezen zin is het eene vertaling, om zoo te zeggen, van awak, maneh, diri, dewe, en dgl. Er valt

op te merken dat het gebruik van een woord voor «zelf» om beleefd een 2 ps. enk. uit te drukken ook elders voorkomt; zoo bezigt Hindi en Hindustāni āp, zelf, ontstaan uit Prākrit atpa, en dit uit Skr. ātmā, eigen persoon, ziel, het zelf.

Voor den 2 ps. mv. bestaan twee verschillende woorden: kamu en kita. Naast kamu staat kamung ook als nominatief, zoodat het in geval het als vocatief voorkomt, moeielijk te beslissen is of de ng het lidwoord is al dan niet; bijv. astu kamung mantuka ring swargga, het zij zoo, keert gij terug naar den hemel (Tantu 30, b); mangunakena tapa kamung rumuhun, gij zult eerst ascese oefenen (ib., 28, b); als vocatief: kamung hyang kabeh! gij, goden, altemaal! KO. Bepaald nominatief is ook kamung in apunggung dahat kamung, sang Drona, gij zijt zeer dwaas, Drona, BY. 105; maar kamu + lidwoord kan bedoeld zijn in kamung (of kamung) nāg ini! Ādip. 27. Meermalen schijnt kamung als vocatief van kita gebezigd te worden, o. a. KO. VII, 6: pamangmang-mami ri kita, kamung hyang kabeh.

In eenige van bovenstaande voorbeelden slaat kamu, kamung op een persoon in 't enkelvoud. Zoover men kan nagaan, is zulk een kamu volstrekt niet beleefd; zoo spreekt Jaratkaru in toorn zijn vrouw aan met sampe-nyu, kamung nagini, pinakastrī; in dit geval kan men het thans niet meer als beleefd geldende Hoogduitsch Ihr vergelijken; doch men vindt ook ndah kamung, hyang Agni, kita hana enz., eilieve, god Agni, gij zijt enz., Adip. 19, en hier wordt kamu niet uit geringschatting gebezigd, eer als Vocatief. De regel die in 't Bataksch gevolgd wordt, wanneer hamú (kamú) of hamuna als enkelvoud optreedt, is, dat het gebezigd wordt «jegens personen, die in zulk een betrekking tot den spreker staan, dat zij tot een andere marga behooren of als zoodanig moeten beschouwd worden > 1. Dit schijnt, oppervlakkig beschouwd, niet toepasselijk te wezen op het geval van Jaratkaru en diens vrouw, want de vrouw gaat in den stam des mans over, doch zij behoort toch oorspronkelijk tot een anderen stam, en t.a.p. wil de man wellicht juist door de toevoeging van pinakastrī, sals (mijn) vrouw, met haar als kamu aan te spreken, te kennen geven dat zij uit een vreemden stam door hem tot vrouw is genomen.

Kamu als oorspronkelijk mv. bestond klaarblijkelijk reeds in de grondtaal; Tombul., Mal. kamu, Tag., Bis. kamú; Iban. kamu en als nom. en voc. ook si kamu, Bat. hamú, hamuna, Fidji kemun-drau, gij beide; kamu-ni, gij (velen), Tonga kimo-ua, gij beide; kimou-tolu, gij (drieën); Mahaga gamu, Jaluit kom; enz. Het Tag. heeft nog een tweeden vorm, nl. kayo, dat ook uit beleefdheid tegen een enk. ps. kan gezegd worden,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie V. d. Tuuk, Tob. Spr. (II, 1867), 224.

beantwoordende aan een Spaansch Usted; ook het Pampanga heeft kayo, i kayo; Iloko kayo, da kayo.

Met dit kayo is te vergelijken Oj. kanyu, dat niet alleen na een voorzetsel gebruikt wordt, als sake kanyu BY. 259, maar ook als nominatief voorkomt, o. a. Tantu 17, a; 19, a. Het is duidelijk dat kamu en kayu, kanyu op dezelfde wijze gevormd en dat mu en yu, nyu van oudsher synoniem geweest zijn. We zullen yu, evenals nyu, dat de genitiefvorm van yu is, ontmoeten onder de bezittelijke voornaamwoorden.

Als pronominaal voorvoegsel komt voor zoowel kanyu, bijv. kanyusengguh masadhya, Tantu 27, a, als kam; Ram. 1689: laku kam-pareng musuh, gaat, op den vijand af!

Het beleefde, zelfs hoffelijke vnw. 2 ps. mv. en tevens enk. is kita, dat dus de waarde heeft van 't Fransche vous en van het Tag. kayo. Het klinkt bepaald beleefd in vergelijking met kamu. Men kan de goden aanroepen met kamu, want die zijn boven beleefdheid of onbeleefdheid verheven, maar tegen een vorst bezigt men kita. Wanneer een man tot zijne vrouw kita zegt, wil hij beleefd zijn; gebruikt hij kamu, dan is het niet zoo beleefd. Intusschen vindt men meermalen beide woorden bij elkaar; bijv. kamu hyang nāga, kita kabeh, Ādip. 51.

Men kan met kita natuurlijk twee personen aanspreken, bijv. he Pärtha Karnna, kita kärwa! o Pärtha en Karna, gij beide! Het is echter daarom nog niet als eigenaardige tweevoudsvorm te beschouwen, vermits mv. en tweev. in 't Oj. evenmin onderscheiden worden als in onze taal.

Evenals met andere pers. voornaamwoorden het geval is, kan kita in den nominatief voorafgegaan worden door si. Of dit si alleen strekt om het subject duidelijker te doen uitkomen, gelijk in 't Ibanag regel is, dan wel of het een tint van innigheid aan de uitdrukking geeft, durf ik niet beslissen.

Kita als 2 ps. komt in 't gebruik overeen met het Mak. katte (uit ketá), i katte <sup>1</sup>. Zonderling is het dat de Sundaneezen in sommige streken het bezigen tegen minderen; het heeft dus daar hetzelfde lot gehad als het Hoogduitsche Ihr. Verder komt met kita overeen Bim. ita, dat tegenwoordig echter alleen als beleefd enk. dienst doet, en in 't mv. de toevoeging van doho vereischt.

Een voorbeeld van kita in den vocatief met volgend substantief in bijstelling, is bho he kita ng mong! (Sutas. 32, a) of kitang mong!; een ander voorbeeld BY. 385.

Als pronominaal prefix dient t, waarvan ik alleen voorbeelden heb opgeteekend waar het verbonden is met ya(n), ta(n), enz.; dus is yat-para,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gebruikt, wanneer men zich richt tot zijn meerdere of iemand die met ons gelijk staat of dien wij slechts weinig kennen.

wanneer gij gaat (met klem); tad-wruh (vóór w gaat t in 't algemeen in d over), gij wéét niet 1. Soms vindt men in de Hss. k voor t, meestal als var. lectio, doch dit houd ik voor een schrijffout, daar de karakters voor ka en ta in het oude schrift weinig verschillen.

In tegenstelling tot kita wordt min of meer met minachting sira gebruikt, dat, zooals wij later zien zullen, eigenlijk 3 ps. mv. is, en als beleefd of hoog vnw. 3 ps. enk. dienst doet. Zoo zegt Sītā tot Laksmaņa (in Rām. 356), dien zij anders met kita aanspreekt: durbbala pwa sira ege zijt flauw, in haar toorn. In den Tantu treft men sira meermalen in denzelfden zin aan. Sir a is vormelijk het mv. van siya, dat in 't Oj. niet meer bestaat, maar nog leeft in het Tombul., Tag., Bikol, Bis., Bim. siya, Sang. i sie, alles 3 ps. Alleen in 't Sund. is siya, jij, jou, gemeenzaam of minachtend: dus gebezigd door ouders en in 't algemeen tegen kinderen, door kinderen onderling, door aanzienlijken of meerderen tegen geringen en minderen, door iemand die op een ander scheldt of door scheldenden onderling (Coolsma). Het komt dus vrijwel overeen met het Hoogduitsch gebruik van er. Door in plaats van 't enk. siya het mv. sira te bezigen, dat letterlijk aan 't Hoogd. Sie beantwoordt, wordt aan 't gebruik van een 3 ps. tegen iemand iets van 't hooghartige ontnomen, maar het blijft toch, vergeleken met kita, minder onderdanig. De toepassing van sira in het hedendaagsch Javaansch laat zich uit het bovengezegde licht verklaren; in den mond van een vorst kan sira niemand hinderen, klinkt het zelfs betrekkelijk minzaam; het is alsof de landsvader tot een of meer landskinderen spreekt.

Nj. manira houd ik voor een verkorting van ama-nira, uw vader.

Het vnw. 3 ps. enk. is ya, dat als subject en object, steeds achter het wkw. staat 2. Hieraan zal het wel toe te schrijven wezen, dat de vorm si-ya, die als nominatief vóór 't wkw. kon staan, in onbruik is geraakt. Met ya is identisch 3 ps. enk. Iban. ya, Mak. a (uit ya), Pampanga ya, misschien ook Day, iä, terwijl ik Pamp. i-ya, Mal., Dairisch i-ya, Mak., Bug. i-ya voor bepaalde nominatieven houd, in waarde overeenkomende met de nominatieven Tag., Bis., Tombul. si-ya, Fidji ko-ya, te vergelijken met i-kau, i-tu e. dgl. De datief-locatief, ook wel eens als accus. gebruikt, luidt iya, riya (= Mal. di-ya), iriya. Hiermede te vergelijken is Bis. iya en dia (voor diya) 2.

Zeer dikwijls is ya van het voorafgaand gezegde gescheiden door ta; bijv. mijil ta ya. Het is niet in alle gevallen gemakkelijk te bepalen of dit

Dit t is niet te verwarren met de partikel at, t vóór imperatieven en conjunctieven. Dit laatste beteekent z. v. a. Lat. utimam, ut. Natuurlijk staat dit at, t, bij alle personen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Namelijk als ps. vnw., niet in andere functies.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De dat.-loc. riryya in 't Rām. voorkomende lijkt mij verdacht. Voor het Bantamsch Sund. geeft Coolsma (1884) op diya = maneh; een cas. obl. voor den nominatief siya.

ta de voortzettende partikel «dan, voorts» (vgl. Wedisch ha en Grieksch  $\vartheta \hat{\epsilon}$ ) is, dan wel of ta ya «dezelve» beteekent. Het eenige middel om dit uit te maken is, te beproeven of de zin zou toelaten mijil ta sira, want in dit geval kan ta niet anders dan de partikel zijn.

Het mv. van ya (eigenlijk van siya) is sira, Burusch sira, Tag. sila, Bik. sinda, Bis. silla, Sang. i sire, Bat. na-sida. In stede van si hebben sommige talen het gelijkwaardige i; dus Pamp. ila (ook zonder i: la), Iloko ida, Fidji ira, (Samoa la, Maori ra). Tombul. heeft sera.

Als enk. gebezigd, is sira het beleefde vnw. bij uitnemendheid. Men kan dit vergelijken met het Hoogd. Sie als 3 ps. enk., bijv. «Sind der Herr zu Hause?» Antwoord: «Sie sind zu Hause». Voorbeelden van sira als beleefd, zelfs hoffelijk vnw. 3 ps. enk. komen om zoo te zeggen op elke bladzijde voor.

Men kan ya, sira als het eigenlijke vnw. van den 3ps. beschouwen, maar er zijn ettelijke aanwijzende voornaamwoorden, die in 't gebruik in plaats treden van 't pers. vnw. en hiervan nauwelijks te onderscheiden zijn, evenals ons die, en 't Latijnsche ille, hetwelk in de Romaansche talen uitsluitend als pers. vnw. dienst doet. Vooral in de verbogen naamvallen nemen aanwijzende voornaamwoorden het karakter van een pers. vnw. aan. Zoo is bijv. het Skr. ay am. 'deze', een aanw. vnw., en het blijft dit ook in de verbogen naamvallen, mits het met het accent wordt uitgesproken; maar toonloos uitgesproken, is het een pers. vnw. Ons kij is ook eigenlijk een aanw. vnw. beteekenende 'deze' (nog over in heden, huidig), doch is in verloop van tijd geheel pers. vnw. geworden, zóó zelfs dat het, met accent uitgesproken, pers. vnw. blijft.

Als zulke aanwijzende voornaamwoorden in 't Oj., welke het karakter aannemen van een prs. vnw., zijn te beschouwen rasikă, rasiki, rasike. Door de vervoeging van ra zijn deze woorden voldoende als beleefde termen gekenmerkt. Voorts is het duidelijk dat zij ikă, die; en iki, ike, deze, bevatten; hoe men de s ook te verklaren hebbe, hetzij als de s in Mandailingsch di siya, aan hem, haar; tu siya, tot hem, haar, of als staande voor si, de hoofdbeteekenis is zonder twijfel zoo, dat men rasikă zou kunnen weêrgeven met een Latijnsch «ille, illa», maar met toevoeging van een achting te kennen gevend bestanddeel. Voor zoover ik heb kunnen nagaan, slaan gezegde woorden steeds op een persoon van wien juist sprake is of pas geweest is, waar de hedendaagsche taal punika wahu (Krama) zou gebruiken. Zoo zegt Koning Janaka van Rāma sprekende, rasika, d. i. ille (Rām. 121); rasikā Rām. 276 is «illa», met achting gezegd; «zij, de genoemde», 311; mv. «zij, de bedoelde heremieten» 265. Rasike, deze (zoo even genoemde), zegt Sītā van haar man sprekende; 381. Rasikī wara-

Keçarī Hariw. 26, a laat zich vertalen met «ille, eximius Keçarī» 1. In 't Sks. zou men in al deze gevallen as au gebruiken.

Weinig of niet verschillend van de zooeven genoemde woorden zijn sarikă en sariki. Sarikā Ādip. 42 slaat op den koning; 58 op Wiçwāmitra; 88 op Bhīṣma; 141 is het «hij, ille» (van wien zoo even gesproken is). Opmerkelijk is het gebruik van sarika 104, waar de Koning hooghartig van zich zelven sprekende het gebruikt. Sariki, deze, o.a. Ādip. 141. Als aanw. vnw. zou ik het beschouwen in een volzin als deze: ikang kuṇḍala sarika ta kahyun inghulun, die (d.i. uwe) oorringen, die dan zou ik willen hebben. Ook sarika kan met Skr. asau vertaald worden.

Wat den vorm van sarika en sariki aangaat, zou ik meenen dat rikā en rikī bijwoordelijke locatieven zijn, beteekenende «daar» en «hier,» vgl. Jav. ngrika en ngriki. Sa is de substantiefvorm van 't bijvoegelijke sang, en het hooge woord voor si. Sarika is dus zoo iets als «Hoogstdezelve daar»; sariki, «Hoogstdezelve hier». Het is wel te begrijpen dat een vorst zich zelven aanduidt met «Hoogstdezelve daar», als wilde hij te kennen geven dat hij te hoog en te ver staat om door de tegenwoordigheid van mindere wezens besmet te worden. In 't algemeen schijnt mij sarika een hooger rang of zaken van nog hooger waarde aan te duiden dan rasika.

Het ligt in den aard der zaak, dat een aanwijz. vnw. als persoonlijk vnw. dienst doet, hetgeen gewoonlijk gepaard zal gaan met verlies van 't accent. In de zustertalen van 't Oj. doet zich dit verschijnsel niet minder voor dan elders. Zoo is bijv. in 't Dayaksch tä, nadrukkelijker dje tä, die, dat; maar het vervangt ook, vooral in den accusatief, een pers. vnw. <sup>2</sup> en dient ook als bepalend lidwoord. In 't Oj. is ta gebruikelijk genoeg, maar voor zoover ik zien kan, is het nooit een pers. vnw. geworden. Ook het Sund. aanw. vnw. eta, die, dat, vervangt niet zelden een pers. vnw. (Coolsma). De nauwe betrekking tusschen aanw. en pers. vnw. is ook zichtbaar in 't Mak. i-ya, dat in dezen versterkten vorm een aanw. vnw. is, te vergelijken met Fransch ce, ça, doch in den korten vorm a (voor ya) als pers. vnw. optreedt. Vgl. ook Tombul. iya, hetwelk men ook met een Fransch ce, ça, zou kunnen vertalen, met si-ya, hij, zij.

Tot de voornaamwoorden reken ik niet titels. Ik moet dit hier opmerken omdat in 't Kawi-Bal. Wdb. van V. d. Tuuk woorden als rakryan als vnw. beschouwd worden. Dat berust op eene verwarring van titels met voornaamwoorden; rakryan is evenmin een vnw. als bijv. Mijnheer is, bijv. in Wil.

<sup>&</sup>lt;sup>t</sup> Andere voorbeelden nog in V. d. Tuuk's Wdb. (I, 1897, 746) s.v. rasikä en rasiki (rasike ontbreekt bij hem). Het eerste komt in 't Middelj. ook als 2 ps. voor, zooals t.a.p. vermeld wordt.

<sup>\*</sup>Als zoodanig zal het wel toonloos wezen, doch Hardeland, Gramm. (1858) p. 106 zegt hieromtrent niets.

Mijnheer mij helpen?» of «Uwe Majesteit» of dgl. Rakryan — of rakarayān, dat bij V. d. Tuuk (I, 724) ontbreekt; hoewel het herhaalde malen voorkomt in de meest authentieke bronnen, Oorkonden XI, XIV, XV — is natuurlijk hetzelfde woord als Mak. karaeng met voorgevoegd vereerend ra¹. Het beteekent eig. «grootheid»; vgl. Mal. raya. De Chineesche omschrijving luidt Lokilien (Groeneveldt, Notes, 2<sup>e</sup> ed., 1887, p. 143). Ook krayan zonder ra komt voor.

#### B. Beziftelijke voornaamwoorden.

Deze worden uitgedrukt door pronominale aanhechtsels, bestaande nu eens uit den stamvorm van 't pers. vnw. al of niet verkort in genitiefconstructie, dan eens uit zulke vormen voorafgegaan door 't genitiefteeken n. Dit genitiefteeken is zeer gebruikelijk in 't Balin. om twee substantieven te verbinden; in 't Oj. komt het ook zoo voor, maar niet dikwijls; in 't Nj. heeft men nog bojo'n mantri, «een Mantri's vrouw»; zeer gebruikelijk in het Tag., bijv. pintu'n simbahan, een deur van een kerk, een kerkdeur, te onderscheiden van ang pintu nang simbahan, de deur der kerk; Sang. tita'n Duata, een bevel Gods; Fidji lomā-langi (uit loma'n langi), hemelsmidden; enz.

Het bez. vnw. 1 ps. luidt in 't Oj. ku of ngku (uit n + ku), naar gelang van omstandigheden. Ku staat achter medeklinkers en een lange ā; ngku in de overige gevallen; dus těkap-ku, balay-ku, huríp-ku, tinūt-ku, anaku (voor anak-ku), wuwusěn-ku of wuwusěng-ku, nidrā-ku; maar ari-ngku, rama-ngku, ibu-ngku, de-ngku.

Ten opzichte der aanhechting van ku en ng ku volgt het Dayaksch nagenoeg denzelfden regel als het Oj. Ku wordt gevoegd achter woorden die uitgaan op een medeklinker en achter niet éénlettergrepige uitgaande op een tweeklank; dus arut-ku, pisan-ku, akëng-ku<sup>2</sup>; maar humangku, bau-ngku.

In 't Fidji luidt het aanhechtsel steeds ngku, dus no-ngku, ke-ngku; in 't Maori schijnbaar ku, dus na-ku, doch dit ku is ontstaan uit ngku, gelijk waka, boot, uit wangka. De meeste talen der Nieuw-Hebriden en der Salomonseilanden hebben insgelijks nggu (voor ngku); Lifung; andere vertoonen ku, doch in de meeste gevallen, zoo niet in alle, mag men ook dit ku uit ngku ontstaan achten. Ditzelfde geldt van 't Malag. ko (ku), bijv. vola-ko, mijn geld; want ware het achtervoegsel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gesanskritiseerd tot karayāņa in de Buddhistische inscriptie van Kalasan.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Voor akën-ku, gelijk in Oj. bijv. wuwusëng-ku e. dgl. Door Hardeland (1858), p. 104 verkeerd voorgesteld.

oorspronkelijk ku geweest, dan zou men volgens de klankwetten van 't Malag. moeten hebben vola-ho; Oj. aku is dan ook Malag. aho (ahu), niet ako. Ook het Biman. ku is zoo te verklaren, want Oj. aku luidt daarin n-ahu. Dit moet ten minste in 't Bim. het geval zijn, wanneer ku op een oorspronkelijken klinker volgt; ging het woord uit op een medeklinker, bijv. ana, kind, ouder anak, dan kan de k in anaku, mijn kind, natuurlijk zijn oorsprong te danken hebben aan assimilatie; d.i. ana-ku, ana-k, kan, en zal vermoedelijk, voortgekomen zijn uit anak-ku, geheel volgens den regel van 't Oj. en Dayaksch'.

In 't Mak. kan men als algemeenen regel stellen dat alle oorspronkelijk op een medeklinker uitgaande woorden ku, de overigen ng ku aannemen; dus bill-ku, mijn kamer, omdat bill = Mal. biliq is, maar matangku, mijn oog 2.

De meeste Indonesische talen hebben ng ku verloren en gebruiken alleen ku, of verkort k.

Eene eigenaardigheid van 't Oj. is, dat ku en ngku na een conjunctief (futurum) het conjunctiefkenmerk a aannemen. Bijv. mulatari mukangkwa; wuwusen-kwa; patya-ngkwa, mijn toekomstige dood.

Soms wordt - ku, -ng ku versterkt door een toegevoegd  $\tilde{i}$ ; dit kan men meestal vertalen met «van mij hier» of «van mij nu», doch soms schijnt het slechts een meer nadrukkelijk «van mij» te kennen te geven; vgl. Tombul. iya-i, iti-i, bijv. um meya iya-i, ana-i.

't Bez. vnw. 1 ps. mv. met uitsluiting is mami, dat in dezelfde gevallen als de nomin. kami op een enkelen persoon kan wijzen, bijv. kawitan mami, «mijne (statig) voorvaderen», Adip, 23, a. Als mv. inanti mami AW. st. 229; BK. p. 50.

De vorm mami komt in veel talen van Polynesië en Melanesië voor, en wel als nomin. en acc., en in verbinding met een voorafgaand kei, ka, ika enz., niet evenwel als genitief. Dus Fidji kei-mami, wij (exclusief), Mota, Merlai, Vanua Lava ka-mam, ika-mam, Motlav. ke-mem, ike-mem, Torres ke-mem, Ureparapara ka-mam, ke-mam, Api mi-mi<sup>4</sup>. Behalve mami bestaat een vorm mai, die in 't Tombul. uitsluitend als genitief (possessief affix) voorkomt, doch elders als pers. vnw., dus Araga ka-mai, ika-mai, Oba ga-mai, iga-mai, Savo mai, Saa mei-lu, ie-mei-lu. Het is duidelijk dat dit mai in dezelfde verhouding staat tot mami, als bijv. Tombul. kai, Pampanga ke, Malag. (iza) hay, misschien

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Jonker, Bim. Spr. (1896), p. 255, 257.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voor enkele uitzonderingen zie Matthes, Mak. Spr. (1858), § 149.

<sup>\*</sup> Niemann, Bijdr. Minah. (1866), p. 82.

<sup>\*</sup> Codrington, Melan. Languages (1885), p. 114.

ook Mak. ki, tot kami. Het Fidji kei mami, is dus een pleonastische vorm, die oorspronkelijk misschien beteekende «wij voor ons». Hoe het zij, het is duidelijk dat de vorm mami, welke in zooyeel wijduiteenloopende en wijd verspreide talen voorkomt, overoud moet wezen en bereids in de grondtaal moet bestaan hebben. Zeer na verwant met mami is nami, als possessief optredende in Bataksch nami, bijv. huta-nami, onze kuta; Bim. nami, Espiritu Santo ka-nam, ika-nam. Hiermede stemt overeen, wat de beginletter betreft, Tag. namin (uit namën); Bis. namon (uit namën). Aangezien na voorzetsels amin, amon staat, moet men namin, namon beschouwen als gevormd met genitiesteeken nuit een amën.

Eindelijk is er nog een korter vorm, nl. mi, te vermelden. Dit mi voor kami heb ik aangetroffen in Ādip. 26; mogelijk is het een schrijffout, doch dit zou ik niet boudweg durven beweren, want het is de eenigste vorm van 't possessief in 't Iban, bijv. kua-mi, onze zaak, het onze; zoo ook in 't

Iloko, Pampanga mi.

Als bez. vnw. 1ps. mv. inclusief dient ta of nta. Het gebruik is hetzelfde als van kita, en de wijze van aanvoeging dezelfde als bij ku en ngku. Dus samaya-nta, ons beider verdrag, Rām. 7, 34; anak-ta, onze of mijne kinderen. Eens heb ik aangetroffen nātha-ta, onze Heer, Sutas. 4, b, doch dit is het eenige voorbeeld. 1 Met ta, nta komt in vorm, gebruik en wijze van aanhechting overeen Mak., Bug. ta, nta, Bat. ta, nta (Tob. uitgesproken tta); Fidji kent alleen nda (gespeld da); Tombul., Iban., Bis. hebben alleen ta; ditzelfde ta is uitsluitend dualis in Tag., Pamp., Iloko, schoon het als beleefde vorm ook enk. is in het Tag. 2

Als een hoog bez. vnw. kan men beschouwen nda, hetwelk, voor zoover mij bekend is, alleen bij verwantschapswoorden gebruikelijk is; bijv. bapanda, mijn vader; BY. 486. Nademaal in het Bataksch achter verwantschapswoorden, zelfs noodzakelijk bij ama, ina en apa, nta gebezigd wordt, als possessiefvorm van kita (kita), zoowel in den 1sten als in den 2den persoon , ligt het voor de hand te veronderstellen, dat dit nda niets anders is dan eene gewijzigde uitspraak van nta. Of ditzelfde nda ook deel uitmaakt van de hooge Mal. woorden ana-nda, ayanda, baginda , inangda, is onzeker, daar n-da ook het possessief van 3 ps. mv., z. v. a. Jav. ni-ra zou kunnen wezen.

1 300-

Vgl. echter zulke uitzonderingen op den algemeenen regel als indu-ku voor indungku in 't Dayaksch (Hardeland, 1858, p. 184); of zou men moeten aannemen dat de wyan indu lang is?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Totanes, Arte (1865), § 40, vg.

Zie V. d. Tuuk, Tob. Spr. (2º Stuk, 1867), p. 248.

Jay. bagenda schijnt uit het Maleisch overgenomen.

De omschrijvende uitdrukkingen voor den 1 ps., zooals ngwang, nghulun worden behandeld als gewone substantieven; de genit. luidt dus ni ngwang, ni nghulun, enz. Soms worden ze als bijstelling achter het subst. geplaatst; bijv. manah ngwang, mijn gemoed, BY. 556.

Het possessief van den 2 ps. enk. ko is mu. Dit is zoo algemeen verbreid, dat voorbeelden en vergelijking met andere talen overbodig zijn. Alleen in een paar talen vindt men nnu, nu; hierop zullen we terugkomen bij 't mv.

— Even als ku, ngku neemt mu, wanneer een conjunctief (futurum) voorafgaat, het conjunctief kenmerk a aan; dus patya-mwa, tëwasa-mwa, irangiranga-mwa.

Het possessief van kamu, hetzij dit als mv. of als enk. gebruikt wordt, is gewoonlijk nyu; bijv. sampe-nyu, kamung nāgini, Ādip. enk.; mv. in patyana-nyu ya, worde hij door u (gij goden) gedood; de-nyu, door ulieden, Tantu, KO. I, 3; enk. met verachting pupū-nyu, zegt Bhīma tot den gehaten Duryodhana, BY. 651. Daar kamu en kita meermalen on-middellijk naast elkaar staan, bijv. KO. VII, 6, a: pamangmang-mami ri kita, kamung hyang kabeh, zoo kan ook ta voor nyu dienst doen, bijv. in dezelfde KO. 6, b: patyana-nta, kamung hyang!

In plaats van nyu, d.i. genitiefteeken + yu, wordt zeldzaam de stam gebezigd; bijv. ātma-yu Rām. 332.

Met nyu identisch is Ibanag nu, dat regelmatig voor ñu staat, en ñu is eene natuurlijke ontwikkeling van nyu. Tag. en Bis. vereischen vóór nyo, ño de genitiefpartikel ni; dus ninyo, ni-ño, terwijl inyo, iño na sa en anderszins als zelfstandige vorm staat. In 't Tombul. luidt het possessief iyo, waarvoor de slotmedeklinker van het woord waarbij het behoort verdubbeld wordt; achter een klinker neemt het den vorm miyo aan. Waarschijnlijk moet men, zooals Niemann doet 1, van een vorm miyo uitgaan, die op zijn beurt door invloed van mai uit niyo is voortgekomen.

Uiterlijk lijkt Mak. 2 ps. enk. n u, achter oorspronkelijke klinkers n n u, sprekend op Iban. 2 ps. mv. n u, Oj. n y u. Toch is die overeenkomst vermoedelijk slechts toevallig, want zelfs het naverwante Bug. heeft m u. Intusschen kan de overgang van m u in n u bevorderd zijn geworden door de omstandigheid dat er eenmaal ook in 't Mak. een mv. n y u bestond. Aangezien in enkele zustertalen de stam y u bepaald enk. is — nl. in Tag. i y o, sa i y o, van u, ofschoon het affix ook hier m o luidt; verder in ka-yo = ka-mo (Pamp. alleen ka-yo  $^{2}$ ) — is het volstrekt niet onmogelijk, dat het

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bijdr. Minah. (1886), p. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> K a is blijkbaar een soort collectief aanduidend prefix, beantwoordende in alle opzichten aan ons ge. — Een verbinding mu-yu of munyu komt voor in 't Mandailingsch; V. d. Tuuk, Tob. Spr., II, p. 249.

Mak. eenmaal in 't enk. iets dergelijks als i-yu bezeten heeft. Ook het Sang. heeft enk. nu (na oorspronkelijke medeklinkers u). Ik vermoed dat u uit wu, verzachting van mu ontstaan is; de n kan denzelfden oorsprong hebben. Maori, Niasch u zal ook wel uit wu verklaard moeten worden; in de taal van Nggao wisselt u af met mu; op Vanua Leva m met n.

't Possessief ta, nta voor den 2 ps. wordt geheel en al behandeld als het gelijkluidende voor den 1 ps. inclusief. Dus çoka-nta, «ulieder droefheid» (zegt Wyāsa tot de Pāṇḍawa's), BY. 677; warayang-ta, «uw schicht»,

als beleefd enkelvoud.

Als possessief van den 3 ps. enk. en mv. dient ny a. Dit leeft in de nieuwere taal voort als ne, hetwelk, zooals men weet, alleen staat achter woorden die op een klinker uitgaan en enkele andere als bapak-ne, enz. Anders maakt het Nj. gebruik van  $\epsilon$ , uit ya, dus van den stam des pers. vn. woords zonder behulp van 't genitiefkenmerk n. Het gaat dus in dit geval te werk als het Oj. bij ng ku en ku.

Met ny a komt overeen Mal. ñ a (uit ny a), dichterlijk Jav. ñ a, Bugotu, Nggao ñ a. In verreweg de meeste zustertalen luidt het possessief n a (of wel nna), o. a. in de Filippijnsche talen, de Melanesische 1, de Polynesische, Mak., Bug., Sund., Bim. na, Malag. ny (voor na). Dat in de meeste der bedoelde talen, zoo niet in alie, na, volgens bekende klankregels, uit nya ontstaan is, kan kwalijk betwijfeld worden. Voor de Filippijnsche talen en het Fidji bijv. kan men het met zekerheid zeggen, vermits de stam van 't vnw. 3 ps. hierin ya, niet a luidt. Voor 't Makassaarsch wijst de uitspraak nna achter een oorspronkelijken klinker op een oudere consonantverbinding, welke geen andere dan nya kan geweest zijn. Wat het Sund. betreft, hiervan kan men niet zeggen dat het ny in n, en verder in n laat overgaan, doch het verwart n met n, zegt bijv. ñ a wah voor nawah, van sawah, e. dgl. Trouwens ook het Jav. vertoont hetzelfde verschijnsel. Het Day. pers. vnw. e kan niet anders dan uit ya ontstaan zijn, gelijk ook Jav. e. Ook als possessief, bijv. in kikah-e, zijn vrees; bua-e, de vrucht er van, beantwoordt het aan Jav. e, daargelaten dat het Jav. na klinkers ne bezigt. Hoe is het nu te verklaren, dat in het Dayaksch woorden op n voor e hun n verliezen, zoodat men bijv. van aken, neef, krijgt aka-e (spr. akè-e)? Ik denk op deze wijze: uit een ouder aken-ya is door assimilatie akeyya, voorts akeya, eindelijk akè-e (akä-e) geworden. Hoe het zij, het Dayaksch bezit wel niet den genitiefvorm nya, maar ook geen anderen stam dan ya, en het behandelt het possessief van den 3 ps. op dezelfde wijze als Nj. ku; zegt dus mata-e, zijn oog, wat ook in het Jav. mata-e zou wezen, doch ongebruikelijk is.

<sup>1</sup> Codrington, op. cit. p. 125.

Het hoffelijke vnw. sira heeft als genitief en possessief nira of ira. welk laatste eigenlijk een datiefvorm is, doch achter woorden op nook zeer wel uit on -nii a kan ontstaan zijn 1. Nira of ira kan natuurlijk als my. voorkomen, doch altoos als hoffelijk of hoog woord; bijv. de nira dewī mahārāja, van haar, de vorstelijke gemalinnen des grooten konings. Rām. 31. Feitelijk komt ra (ouder da) overeen met het mv. possessief, dat Fidji ndra (uit nda) luidt, dat evenals Pampanga da (uit nda) - want de stam ra(da) is in Pampanga la - het genitiefteeken n bevat; terwijl Oi, nira de vollere genitiefpartikel ni heeft, gelijk ook het Tag. ni-la, Tombul. nera. In 't lloko luidt het aanhechtsel da; dit kan evengoed voor n da staan als eenvoudig de stam zijn, aangevoegd op de wijze van Jav. e. Het Bis. heeft nilla (uit ninda), Haraya na-nda (uit nya, er van, met toegevoegd meervoudteeken). Bikol ni-nda. Of nda hier eenvoudig een genasaliseerd da is, dan wel een genitief n-da, verward met den stam da, is moeielijk uit te maken, Het Iban, aanhangsel is da, en hiervan is het niet twijfelachtig. dat het de genitiefpartikel n bevat, en dus voor n da (geassimileerd tot dda) staat, want de nominatief luidt i-ra; bijgevolg, eenvoudig da gaat in ra over.

Bij rasikā, rasikī, zoowel enk. als mv., wordt de genitiefverhouding alleen door bijstelling uitgedrukt; bijv. gati rasikāprang, deszelfs wijze van vechten, BY. 283; Pradyumna nāma rasikā, Pradyumna was de naam van gezegden (persoon), Hariw. 64, b; teki kahanan rasiki, dit is de verblijfplaats van haar (de bewuste prinses), Sutas. 50, a. — Voor rasike, sarika en sariki heb ik geen plaatsen opgeteekend.

In een volgend nommer dezer Bijdragen hoop ik te behandelen 't aanw. vnw., 't lidwoord, 't vragend, ['t onbepaalde] en het betrekkelijk vnw.

## (Bijdragen 6, VI, 1899.)

#### C. Aanwijzende voornaamwoorden en Lidwoorden.

De meest gebruikelijke aanwijzende voornaamwoorden zijn ikā, die, dat; iki en ike, deze, dit; iku en iko, die daar, dat, gindsch. Het eerste komt in 't gebruik het meest overeen met het Latijnsche is, ea, id, doch soms ook met ille; iku en iko laten zich overal vertalen met het Lat. iste (ista, istud); dus met minachtende bijbeteekenis iku çatru-nta, «iste inimicus vester» (BY. 413); tan yogyaulah-tekü, ongepast is dat gedrag van u (Ādip. 11, a); in 't algemeen wijst het op iets wat op een afstand staat of gedacht wordt te staan van den spreker, en dicht bij den aangesprokene. In de hedendaagsche taal is de beteekenis eenigszins verschoven, doch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bijv. in gevallen als Bhrgu ngaran ira, e. dgl.

het duidt in allen gevalle nooit «deze, dit» aan 1. Iko schijnt een bijvorm van iku te wezen, bijv. Sutasoma 116, a; het is dus in 't algemeen = Lat. iste. Iki en ike zijn gelijkwaardig en vereischen geen nadere toelichting.

Bovenstaande vormen zijn de zelfstandige; worden die voornaamwoorden bijvoegelijk gebruikt, dan moeten ze — behalve in een later te vermelden geval — met het lidwoord ng verbonden worden; daardoor ontstaan de vormen ikang, iking, ikeng, ikung, ikong. Dus is ika sang Rāmabhadra; ikarākṣasa, die (dat) is een demon, maar ikang rākṣasa, die demon; iki wwang, deze (dit) is een mensch, maar iking wwang, deze mensch; zoo ook ikung, enz. Alleen wanneer het door ika, enz. voorafgegane substantief door een volgenden genitief nader bepaald wordt, blijft het lidwoord achterwege; bijv. ikānakta, dat kind van u; iki kudangku, dit paard van mij. Meer hierover bij de behandeling van 't lidwoord ang, ng. In een zin als kaharëp-teku, sistud quod vis, is itu 't nader bepaalde, dus zelfstandig.

Niet verschillend van i kā is i kā na, bijvoegelijk i kā nang². Bij beide, i kā ng en i kā nang is dikwijls de aanwijzende kracht zóó gering, dat ze geheel als bepalend lidwoord dienst doen; bijv. i kāng alas is nu eens met dat woud, dan weêr met het woud te vertalen. Voorbeelden van dit gebruik levert bijna elke bladzijde. Voorts is op te merken dat i kang, i kanang, als lidwoord, menigmaal te vertalen zijn met ons bezittelijk voornaamwoord; bijv. i kanang pratāpa, zijn heldhaftigheid. Een overblijfsel van dit gebruik, is het Nieuwjav. ing kang, wanneer het als Krama inggil in briefstijl en anderszins dienst doet. Op zich zelve is i kang, i kanang geen bezittelijk vnw. en in bedoeld geval als bepalend lidwoord op te vatten. In 't Latijn en Sanskrit wordt een substantief in een af hankelijken naamval zelfs zonder lidwoord gebruikt, waar onze taal een bez. vnw. vereischt; bijv. pater amat filium, de vader bemint zijnen zoon.

Wanneer het substantief, zonder van een volgenden genitief gevolgd te zijn, op andere wijze nader bepaald wordt, hetzij door een voorgevoegd si of sang, of een volgenden locatief, is de toevoeging van 't lidwoord ng overbodig; bijv. ikana si Tāṭakā, die Tāṭakā (Rām. 2, 26); ikana alas i Lintakan, KO. I, 1.

De uitzonderingen op den gegeven regel ten opzichte van 't al of niet toevoegen van 't lidwoord zijn zeldzaam en daarenboven hier en daar verdacht.

De genitief van bovenvermelde woorden luidt nikā, niki, nike, enz.; ook wel ikā, iki, enz. vooral achter een op nuitgaand woord; de locatief

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zonderling mag het heeten dat van dit passim voorkomende iku in 't Wdb. van V. d. Tuuk (I, 186) voorbeelden uit het Oudjavaansch geheel ontbreken.

Als'tsubstantiefnader bepaald is, natuurlijk zonder artikel: ikana wuwus sang K.

en datief rikā, irikā, zeldzaam ika; riki, iriki, enz. Bijvoegelijk nikang, niking, enz. Bijv. inaka nikang bhuwana kabeh (Rām. 1, 2); ratwa nikanāng Ayodhyāpura (3, 2); doch volgens den regel: sawwet nikana satya sang prabhu (2, 9), uit hoofde van het door den vorst gegeven woord; lara niking priyawiraha, het hartzeer van deze van haar geliefde gescheidene hier (d. i. van mij hier, die van den geliefde gescheiden ben); rikāng alas, in het bosch; rikeng alas, in dit bosch.

Ten opzichte van de wijze waarop 't Oudjavaansch het zelfstandig aanw. voornaamwoord onderscheidt van 't bijvoegelijke, staat het niet alleen. In talen van anderen stam treft men dezelfde constructie aan. Zoo beteekent in 't Grieksch ovros anje, dit is een man, maar «deze man» heet ovros o anje. Evenzoo in 't Magyaarsch: ez ember, dit is een man, ez az ember, deze man. Onder de Indonesische talen volgt het Tagalog nagenoeg denzelfden regel; bijv. ito ang hatol-ko, dat is mijn raad; daarentegen itong tawo-ng ito, die mensch. Het verschil bestaat slechts daarin, dat in het Tagalog 't voornw. herhaald wordt.

Tot versterking van de aanwijzende kracht, voegt men aan ika, iki enz. de lettergreep en ': ikahen, ikihen. Zoo ook in 't Sundaneesch et a ön, ituön 2. In 't Nieuwjav. beantwoordt aan ikahen enz. wel niet vormelijk, maar toch in beteekenis het toevoegsel e, in kahe, kiye, kuwe. Dat en ook bij een pers. vnw. kan voorkomen, blijkt uit het Oostjav. kowen, waarvoor elders kowe in gebruik is. Dit zelfde en is m.i. ook vervat in 't pers. vnw. aken, Tagal. akin, Bis. akon, ik; waaruit volgt dat de eigenlijke, onversterkte stam van 't vnw. is ak, dat in een of anderen vorm nog in verscheidene Indonesische talen te herkennen is 3. Ook u in aku moet duseen toevoegsel zijn, al behoeft het niet noodzakelijk een oud synoniem van en te wezen.

De toevoeging van een of anderen klank met aanwijzende kracht is een gewoon verschijnsel ook in talen van andere familie. Zoo is Skr. tvam ontwijfelbaar een samenvoeging van tu en am, blijkens Grieksch  $\sigma \acute{v}$ , Lat. tu, Litausch tu; Skr. ay am is ontstaan uit ai + am, vgl. Lat. i-s; Skr. idam uit id + am; vgl. Lat. id, Engelsch it, Hoogduitsch es. Dat ak ën inderdaad uit ak en een aanhechtsel en bestaat, wordt zijdelings bewezen door den vorm sanghulun en, ik, als versterking van sanghulun en gelijkwaardig toevoegsel is in Tombulusch iy ai, itii, deze, dit; Iloko itai, die, dat; itoi, gene; Bentenansch itui.

Aangehaald bij v. d. Tuuk l. c.

¹ Gespeld hën, daar 't Oudjay. schrift geen teeken bezit voor den zelfstandigen klinker ë.
² Het door V. d. Tuuk KBWdb. I, 18 met ën gelijkgestelde Bataksche on is een op zich zelf staand woordje, doch kan niettemin één zijn met ën.

<sup>\*</sup> Vgl. de vormen ter vergelijking aangetogen bij de behandeling van 't pers. vnw. 1 ps.

Wanneer men de reeks ika, iki, iku enz. in 't Javaansch, Ouden Nieuw, vergelijkt met de gelijksoortige woorden der verwante talen, dan kan het niemand ontgaan, dat de & in die woorden recht karakteristiek is, omdat tegenover die & in de verwante talen een t staat. Zoo beantwoordt aan ika Pampanga ita, Iloko ita; vgl. ook Sund. eta. Tegenover Jav. iku staat Mal., Sund., Tombul., Tontemb., Tonsea itu, Tagal. ito, Bis. idto, Iloko itoi, Bentenansch itui, itue, Mak. antu. Met iki is te vergelijken Pampanga iti, Malagasi ity, Tombul., Tonsea, Tondan. itii. Al deze woorden zijn samengestelde vormen en bevatten gemeenschappelijk met de Javaansche een bestanddeel i. De eenvoudige stammen komen voor, wat het Nieuwjav. betreft, in kahe, kiye, kuwe; elders in Dayaksch ta, die, dat; samengesteld djetä; Iloko ta, samengesteld ita, ita-i; tu in Bugin. tu, Bentenansch tu-i naast itu-i; Iloko to-i, naast ito-i; ti in 't Ilokosch lidwoord ti naast iti.

Onwillekeurig rijst de vraag of wij in de k-vormen van 't Javaansch voorbeelden hebben van een klankovergang die in enkele verwante talen, zooals 't Hawaisch regelmatig, in andere, zooals 't Nufoorsch, dikwijls voorkomt, nl. dat t in k verandert. Edoch in 't Javaansch bestaat die regel niet; daarenboven is het niet alleen een t, die zich als tegenhanger van Jav. k voordoet, maar ook andere klanken, als n, in Maleisch, Bikol, Pampanga, Sangir in i, deze, dit; ook dji, waaruit Dayaksch dje, Iloko di (uit dji), Tagal. di in ya-ri, Ibanag dje in yujje en yajje. Verder is op te merken, dat de k in verscheiden talen der stille Zuidzee een gewoon demonstratief partikel is; bijv. Aneityum ki, hier; ko, daar; in in gki, deze, dit; in aigo, die, dat; bijzonder merkwaardig is het feit dat op Araga ke en te als gelijkwaardig naast elkaar in zwang zijn; dus ke ko of teto, die (op geringen afstand); ke ki, deze, dit 1. Uit dit alles mag men de gevolgtrekking maken dat reeds de grondtaal zoowel ka, ki, ku als ta, ti, tu als demonstratieven bezat.

In zeer veel talen, misschien wel in alle, bestaat in meerdere of mindere mate de neiging om de voornaamwoorden te verbreeden door samenkoppeling van aanwijzende partikels of reeds bestaande woorden. Duidelijk is dit bijv. zichtbaar in onze taal, in woorden als degene, dewelke, iets minder duidelijk in deze, dit; in 't Latijn in hi-c, hi-cce, is-te; in 't Fransch in celui; in 't Italiaansch in questo, enz. Niet anders is het in de M. P. talen. Oorspronkelijk werd er stellig onderscheid in 't gebruik gemaakt tusschen de langere, meer nadrukkelijke vormen en de kortere, zwakkere, doch op den langen duur plegen zelfs de versterkte vormen hun kracht te verliezen. Vandaar dat een Oudjav. ik an a in 't spraakgebruik onmerkbaar van ik a ver-

Meer voorbeelden bij Codrington, Melan. Lang. (1885), 105; vlg. 484.

schilt, en zelfs de rol van lidwoord vervult, hoewel na op zich zelf, vooral als voegwoord, nog eene bepaalde beteekenis heeft <sup>1</sup>.

Versterkte vormen zijn atika, die zelfde, dat zelfde; atiki, deze zelfde, dit zelfde, die meestal bijwoordelijk gebruikt worden; bijv. atika, op datzelfde oogenblik, Skr. tatkṣaṇam, Sutas. 28, a; atiki, in dit geval, nu, BY. 159. In dezelfde beteekenis vindt men ateki, Sutas. 30, b, waardoor de meening van V. d. Tuuk, dat atika, atiki samengesteld zijn uit ata en ika, iki eenigszins aan waarschijnlijkheid wint 2. Niet verschillend in beteekenis zijn matika, matiki.

Als verkorte vormen hiervan zijn misschien te beschouwen tikā, tiki, tiku, bijvoegelijk: tikāng, tiking, tikung, die alleen in den nomin. en accus. voorkomen en in beteekenis van ikā, iki alleen verschillen door meer nadruk; dus z.v.a. ons \*díe, dát> met klem. Ook tiko = Lat. iste, heb ik aangetroffen; dhik hāhā ḍah tiko manah-ta, foei, ach, bah, díe gezindheid van u, Hariw. 36, b. Voorts is te vermelden tikāna, bijv. tikanang manonton, de toeschouwers, Rām. 2, 59.

Atika en atiki worden in de Balineesche tusschenregelige vertolking weergegeven met punika en puniki, worden dus beschouwd als hoogere, deftiger vormen. Een voorbeeld van punika in de oude taal levert KO. 16, 1: mangke ta punikang karāman ri Parung, terwijl de var. l. 19, 1 heeft panikang, welke laatste te vergelijken is met Madur. paneka, en Jav. měnika; vgl. ook Jav. pěniki. Het bestanddeel pun zullen wij later wederom aantreffen bij de persoonlijke lidwoorden als deftiger vorm van si, juist gelijk in de nieuwere taal; bij de vragende voornaamwoorden in punapi. Ook als alleenstaand aanw. vnw., of wil men pers. vnw., komt het voor; bijv. Ādip. 83: sarwwāstra ni pun, alle wapenen van die of van hen; het wordt daar gebezigd van vorsten, maar niet met achting, zoodat pun slechts middelmatig beleefd klinkt. Dit is niet in strijd met bovenstaand punika of panika in een vorstelijke verordening gericht tot de magistraten van Parung.

Ditzelfde pun is vervat in 't dichterlijke Nieuwjav. punang, samengesteld uit pun en 't lidwoord ang, in waarde = ingkang.

Het is moeielijk vooralsnog een bevredigend antwoord te geven op de vraag of er, en zoo ja, welk verband er bestaat eenerzijds tusschen dit pun en 't bekende pu, mpu, Nieuwjav. ĕmpu, Tombul. ĕmpung, baas, meester, heer; anderzijds tusschen pun en pwa, pwan, of oud-Boegineesch powi,

¹ Met ikana is te vergelijken Tombul. a-na, die, dat. Tegenover na staat eenerzijds ni,ne,omaan te duiden wat dichtbij is;zoo in Mal. enz. i-ni, Mak.an-ne, Njav. ke-ne, mrene; anderzijds nu in Bug., Tombul. tanu; no in Jav. kono.

<sup>3</sup> KBWdb. (I, 176) onder a ta.

die of deze. Vergelijkt men 't Bataksche o m pu, dat o.a. grootvader, grootmoeder, beteekent, dan herkent men licht in pu, m pu hetzelfde woord, met gering verschil in uitspraak, als Tag., Bis. a po, Ibanag a fu, Tombul., Tont. o po, Saleier o pu, Letisch o pu, enz., die deels grootvader, grootmoeder, deels kleinkind (Ibanag dan a fut), deels heer (Tagal. po) beteekenen ', deels alle drie beteekenissen in zich vereenigen. Opmerkelijk is het dat bij de Bataks de vocatief o m pung 'door oudere menschen tegen zeer jonge gebezigd wordt ', vrijwel zooals wij 'baasje gebruiken. In onzeoudere taal is baas niet enkel 'meester, huisbaas, maar ook 'vriend; basinne, 'bazinne, 'bazinne n' vriendin, terwijl in 't Oudhoogduitsch basa een woord isvoor 'tante, in 't Nieuwhoogduitsch zoowel voor 'nicht, als voor 'tante, dus optredende als verwantschapswoord juist als em pu, up u enz.

Aangezien in alle talen de kern der woorden, waarmede verwanten worden aangesproken het karakter draagt van een natuurklank, en aangezien de voornaamwoorden zich blijkbaar ook uit uitroepen ontwikkeld hebben, is er niets ongerijmds in, wanneer men aanneemt dat de eenvoudigste verwantschapswoorden, die tevens dienen als achting aanduidende betitelingen van verschillenden graad, ten slotte uit denzelfden wortel spruiten als de voornaamwoorden, die iemand of iets aanwijzen, volgens den meerderen of minderen afstand.

Het heeft niets bevreemdends dat Oudjav. pungkulun, vermoedelijk uit pu + genitiefteeken n + kulun, beteekent «Mijn Heer» (Ādip.); waarmede het Nieuwja. pu-kulun, te vergelijken is. Doch Oudjav. pukulun wordt ook gebezigd in den zin van «dienaar, (ik, wij)»; bijv. i duh pukulun hyang kaki, Kosmog. en Smarad. 19, b. Daarentegen is pwa-kulun en pwangkulun wederom «Meester» of «Meesteres»; Ādip. 145; Rām. 15, 42; Kosmog. 16, a; 21, a; 35, a; doch ook pwangkulun, ik, wij, Ādip. 146. Hoe deze schijnbare tegenstrijdigheid te verklaren? Vermoedelijk op de volgende wijze. Pu, onpu, opu, enz. is een benaming zoowel voor grootouders (a) als voor kleinkinderen (b). De afstand van a tot b is evenver, natuurlijk, als van b tot a. Pu, enz. is dus een afstand-aanduider; de afstand is grooter dan bijv. van ka, kaka, en van pa, bapa, welk laatste trouwens evenzeer door 't kind tot den vader, als door dezen tot het kind gezegd wordt a. Bij uitbreiding is het z. v. a. «geëerde»; bijv. kaka pu Tilotta mā! Bhoma K. p. 46; 71. Dit gebruik komt vrijwel overeen met dat van pun

¹Po = pu, acht ik ook vervat in Sund. powe. We is Oudjav. we, daglicht, dag; Singkansch Formosaansch wagi, dag. Feitelijk komt po op hetzelfde neer als sanghyang,zoodat.po + we letterlijk = sanghyangwe, de dag-god; dezonis, Nieuwjav. singenge, srengenge.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bataksch-Ned. Wdb. van V. d. Tuuk (1861), p. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Evenzoo Skr. tāta, vaderlief, en kindlief.

in 't Sundan., bijv. pun akang, hoewel het spraakgebruik dit beperkt tot «uw oudere broeder», d.i. «ik, uw oudere broeder»; in den 3den p. bijv. pun bapana, zijn vader. ¹ Hieruit schijnt men 't besluit te mogen trekken, dat pu en pun niet wezenlijk verschillen. Een zeer naverwante vorm nu van pu schijnt te zijn pwa, dat meestal als bijwoord in den zin van «daarginds, toen», en als voegwoord in dien van «echter, voorts», nauwkeuriger Latijn autem, Skr. tu voorkomt, doch meermalen ook als aanw. vnw. kan opgevat worden; bijv. ko pwa By. 472, zou in de nieuwere taal heeten kowe iku; 16, 697: pada pwa hrū, die pijlen gelijkelijk. Dit pwa vindt men terug in Tagal. datapoua, echter. Naast pwa staat pwan = Skr. tu, Lat. autem, steeds voegwoordelijk. Neemt men aan dat pwa slechts eene varieteit van pun is, dan zal Oudjav. pwang, die, dat, bijv. in pwang rudhirārņņawa, «die zee van bloed», ook als bijvorm van Nieuwjav. pun ang mogen beschouwd worden.

Het Bugin. powi bevat po, pu en het deiktische i, dat wij o.a. ook in Tombul. itii, iyai, Benten. tui, itui, Iloko toi, toi hebben aangetroffen. Opmerkelijk is het dat ook de vnw. stam tu de beteekenis van vorst, hoofd, meester, kan hebben; blijkens Fidji tu-ranga, opperhoofd; ra-tu, heer; tui, koning; Samoa tui, voornaam hoofd; Fidji tuaka; oudere broeder; vgl. hiermede Sund. pun akang; Atjehsch tu, vader (beschaafd); Tagal. tuai, opperhoofd; Jav. ra-tu, enz. Het Maleische tun, titel van den Bandahara, schijnt tot tu in dezelfde verhouding te staan als pun tot pu.

Het bovenstaande geeft slechts in hoofdtrekken aan, in welke richting het onderzoek aangaande de onderlinge verhouding der verwantschapstitels en voornaamwoorden zich moet bewegen. Als eerste proef — want voor zoover ik weet, heeft dit onderwerp nooit een punt van onderzoek uitgemaakt — is het betoog begrijpelijkerwijze zeer onvolledig en gebrekkig, doch dit was geen reden om het geheel achterwege te houden.

Alvorens van pwa af te stappen, wil ik nog opmerken, dat eene afleiding daarvan is kapwa, gelijkelijk, evenzoo, insgelijks. Het is een synoniem van pada. Kapwa bestaat ook in het Tagal. kapowa, gelijke; bijv. kapowamo tauo, uw evenmensch. Het is gevormd met behulp van 't voorvoegsel ka, dat in waarde overeenkomt met Latijnsch cum (con), en Nederl. ge, mede. Deze functie van ka is zeer gewoon in het Tagalog; dus kababayan, dorpsgenoot; kasama, gezel, genoot; katulong, medehelper.

Behalve de vele reeds behandelde aanw. voornaamwoorden is nog te vermelden ta, bijvoegelijk tang, dat in beteekenis van ikä, ikäng, ook als lidwoord, niet verschilt, behalve dat het ietwat deftiger is. Ta wordt gebruikt juist onder dezelfde omstandigheden als ikä; dus 1°. zelfstandig; 2°. waar 't

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yoor meer bijzonderheden zie Coolsma's Wdb. (1884) onder poen.

volgende substantief nader bepaald wordt of een titel is. Dus 1°. ta hetu, dat is (de) oorzaak; 2'. ta mahārāja, de Koning; doch ook wel met ng: tangpuhawang, met bijvorm tampuhawang. Ditlaatste kan verklaard worden als ta + mpu (=pu), doch ook zóó, dat m door assimilatie uit ng ontstaan is '. In 't algemeen vindt men titels even vaak met als zonder voorafgaand lidwoord gebruikt. Voorbeelden van tang zijn: inayat nira tang sudhanwa (in 't Hollandsch z.v.a. «zijn schoone boog»); tang agni, het vuur, de Vuurgod; tang bhuwana, de aarde.

Op ta als persoonlijk lidw. bijv. ta Suprabhā, komen we later terug. Als lidwoord kan tang aan den zelfstandigen vorm van een aanw. vnw. worden toegevoegd om dit bijvoegelijk te maken. Bijv. cala ron ikana tang kayu, de bladeren der boomen bewogen zich, Rām. 6,734; ri laku nikana tang wwil, bij den tocht der Reuzen, 420; irika tang pakṣa kālih, aan de beide partijen, KO. 19, 1.

Met tå komt overeen Bul. ta, Day. tä, Iloko ta; samengestelde vormen zijn Iloko ita, deta, Pampanga ita, Sund. eta, Day. dje tä. Evenals Oudjav. ta doet Day. tä dikwijls dienst als bep. lidwoord. Ta, tang komt, op zich zelf staande, alleen voor in nomin. en accusatief, in tegenstelling tot het Pampanga spraakgebruik, dat een genit. neta en datief keta (d. i. ka + ita) en kanita heeft. Daarentegen onderscheidt het Iloko den genit. en dat. niet van den nominatief.

Zeer gebruikelijk is de verbinding van ta met een voorafgaand ya, waardoor de uitdruk eene terugwijzende beteekeniskrijgt, overeenkomende met het gebruik van 't Lat. relatief, ofschoon wij in onze taal niet altoos in dezelfde gevallen een relatief gebruiken; bijv. ya-ta magawe peteng, hetgeen duisternis veroorzaakte (of: en dat (juist) veroorzaakte duisternis), BY. 258; zoo ook 336; 344; ya-ta pinapag Marutsuta, d. i. welken (of: en hun) trok de Zoon des Winds te gemoet, 272; zoo ook 294; 329. Hiermede komt overeen Day. djeta (= idja ta) welke, dezelfde, en die; en Jav. iya iku. In veel gevallen zal men ya-ta in onze taal kunnen weergeven door «die, dat» met een sterker rijzend accent uit te spreken, of met een relatief voegwoord; een voorbeeld van 't eerste levert BY. 289; sar wwasañjatawiçeşa ya-tästra nira, allerlei uitstekende wapens, dátwaren zijne wapenen; van het tweede; ya-ta mehaken stringku, dewijl hij (of: die immers) mijne vrouw uitgehuwelijkt heeft, Adip. 20, a. Het bijwoordelijk gebruik van ya-ta, gelijk trouwens van alle aanw. voornaamwoorden, ook in de hedendaagsche taal, is zóó gewoon, dat de uitdrukking thans al-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Tampuhawang, tangpuhawang, ook puhawang, en in Nieuwjav. dapuhawang is descheepsgezaghebber, Nachoda, tevens opperkoopman, Skr. sārthawāha. Hawang is identisch met Singkansch Formos. awang, schip.

leen bijwoordelijk gebezigd wordt in den zin van «daarop, en toen». Niet alleen vóór ta, maar ook vóór ika, ikana, iki, iku, heeft ya eene beteekenis, die men gevoegelijk met het Engelsche very zou kunnen weêrgeven; yeka, that very; yeki, this very — (persoon of zaak).

Het eigenlijke, meest gewone bepalend lidwoord is ang, ng. Beide vormen zijn nagenoeg evenveel in gebruik, doch na klinkers alleen ng; bijv. ang abhiṣeka; ng asĕp; kinon ng-anak minggata, de zoon (Hollandsch: zijn zoon) werd gelast weg te gaan; doch regelmatig ning, ing, ring; ikang, iking, ikung, ikeng, enz. Het bepalend lidwoord in het Tagal. is eveneens ang; de vorm ng is uitsluitend in gebruik navoornaamwoorden, bijv. ito-ng tawo ito, die mensch; ang iyo-ng ama of ang ama-mo, dijn vader¹. De genitief is nang, uit nyang, zoodat hier de vollere vorm gebleven is. Een Oudjav. nyāng, bijv. Rām. 8,89: unggwanyāng Apsarī, kan nya + ang zijn.

Het lidwoord blijft achterwege wanneer het substantief op andere wijze voldoende bepaald is; bijv. anak-mu, uw kind; umah-nya, zijn huis. In dit geval dus volkomen als in 't Hollandsch. Andere voorbeelden zijn: lara ning anak, des (d. i. zijn) zoons leed; de ni sënö hyang Arkka, door den glans der zon. Ook in dit geval komt ons ouder spraakgebruik met het Oudjav. overeen; immers ook wij zeggen nog «Jans boek», niet «Jans het boek»; «der keerlen god», niet «der keerlen de god»<sup>2</sup>.

Als algemeenen regel dan kan men stellen, dat in 't Oj. het bepalend lidwoord vereischt wordt, waar ook wij het bezigen. De afwijkingen zijn luttel en bepalen zich tot het volgende.

Vooreerst is het Oudjav. vrijer dan onze taal in 't al of niet gebruiken van 't bepalend lidwoord vóór eigennamen van plaatsen; men vindt nu eens bijv. riy Ayodhyā, dan weer ring Ayodhyā. De reden hiervan zal wel zijn, dat plaatsnamen oorspronkelijk appellatieven zijn; vandaar dat ook in de Europeesche talen, voor zoover ze een lidwoord bezitten, dit bij menigen plaatsnaam in zwang is gebleven; bijv. den Haag, den Heldér, 't Gooi; la Valette; la Coruña, enz. enz. Voorts is 't lidwoord niet noodzakelijk vóór titels: dus kan narendra evengoed «de Vorst» heeten, als sang narendra; ook als genitief. Nu zeggen ook wij «Koning Willem», «Admiraal de Ruyter», wanneer achter den titel de naam vermeld wordt. Intusschen is de uitlating van 't lidwoord ons toch niet geheel vreemd; bijv. «Professor

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In verbindingen als salanta-ng tawo, een behoeftig mensch, is ng geen bepalend lidwoord, maar een relatief; het wordt dan ook na een medeklinker vervangen door na (vgl. Bataksch na); magaling na tawo, een goed mensch.

De verzwijging van 't lidw. in overeenkomstige gevallen is zôô natuurlijk, dat men ze in allerlei talen terugvindt; o. a. in 't Oudiersch, bijv. leth in ti gi (de helft van 't huis) la Connachta, ocus in leth aile (de andere helft) la Ulto.

zegt; «Dominé heeft mooi gepreekt». Het is bekend hoe in tal van bijwoordelijke uitdrukkingen onze taal 't lidwoord of vast weglaat of willekeurig bezigt; bijv. «de aarde», maar «op aarde», hoewel steeds «in den hemel»; «te land», maar «ter zee»; «te midden» en «in 't midden»; «in gemoede», «te harte» en «in 't hart». Evenzoo in 't Oudjavaansch: i tengah, naast in g tengah, te midden, in 't midden; i tengen, rechts; i sor en in g sor, beneden, onder; ri of i hati en ring of ing hati, te harte, in 't hart; en dgl.

Eene andere afwijking, en van meer belang is het, dat waar 't hedendaagsche Javaansch de benaming van eenig voorwerp hetwelk gezegd wordt ergens te zijn, met het possessief aanhechtsel van den 3<sup>den</sup> ps. verbindt <sup>1</sup>, en waar wij het bepalend lidwoord niet gebruiken, het Oudjavaansch dit wel doet. Bijv. volgens het tegenwoordig spraakgebruik zegt de Javaan ing alas iku ana macane, sin dat bosch zijn tijgers»; doch oudtijds heette dat ang macan. Bijv. tatan hana'ng bhayarikang patapan, er is in 't geheel geen gevaar in (of: voor) de kluizenarij, Rām. 2, 25; honyāng gulmalatā, daar waren struiken en slingerplanten, BY. 663.

Eindelijk wordt, in afwijking van onze gewoonte, het bepalend lidwoord gebruikt waar de spreker of schrijver een bepaald voorwerp, dat echter nog niet genoemd is, voor den geest heeft; bijv. tëmu ng āçrama dibya, «men vond een schoone kluizenarij», waarop volgt patapan sang Çarabhangga, de kluizenarij (namelijk) van Çarabhangga, Rām. 4, 92.

Een bijzonder soort van lidwoorden zijn sa, meer gewoon sang; dang; si; pun; waarbij te voegen ta. Men zou ze persoonlijke voegwoorden kunnen noemen, al wordt met deze benaming 't eigenaardige dezer woordjes niet volledig uitgedrukt. Sang is eigenlijk de bijvoegelijke vorm van sa, als bestaande uit sa + lidwoord ng, doch vóór een eigennaam kan 't lidwoord weggelaten worden; van daar dat men mag zeggen sa Duryyodhana, BY. 140; sa Pulomā, Ādip. 19. Verreweg 't meest gewone is sang. Dit is 't hooge lidwoord bij uitnemendheid, en staat vóór namen van aanzienlijke personen of die men als zoodanig wil eeren; vóór de titels of andere praedicatieve bepalingen van zulke personen; vóór de benaming van vorstelijke dieren. Het is, in één woord in de hooge taal, wat si is in de lagere. Dus: sang Janārddana; sang Dropadī; sang prabhu; sang nātha; sang āryya Widura; sang kaka; Nakulalawan

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie Roorda Jav. Gramm. (1855), § 488; en vgl. Poensen, Gramm. (1897), § 148, 4.

Dit eigenaardig, doch zeer verklaarbaar spraakgebruik, is niet tot het Oudjav. beperkt; men vindt het ook in 't Oudiersch; bijv. Nirbo cian in irnaidiu di, con accai in fer n-ingalair dia doch um, letterlijk aden zieken man», doch naar ons spraakgebruik aeen zieken man».

sang antën (d.i. met Deszelfs jongeren broeder); sang tuhu sādhu, de waarachtige vrome; sira sang gumantya, Hij, de moetende opvolgen (d.i. die moest opvolgen); sang brāhmaņa; sang dwirada, de olifant (nl. van den vorst).

Sang wordt ook als genitief gebruikt, zonder voorzetsel; bijv. ghāra sang narendra, de gemalinnen des konings, Rām. 1, 17; hungkāra sang brāhmaṇa, 't gebrom der brahmanen, BY. 54. Betrekkelijk zelden neemt het ni of i vóór zich; als gelijkwaardig met den genitief sang kan men echter beschouwen nirang; bijv. wan wa nirang dhīmān, KO. 23,

22; alsook nira sang.

Dang bevat da, de oudere uitspraak van 't Jav., Malag., Fidji, enz, ra, dat deel uitmaakt van ratu, datu, Mal. datuq, Bat. datu, Fidji ratu, Tagal. dato, enz. In 't Oudjav. staat het als pers. lidw. vóór den titel of naam van hoogeerwaarde personen, als priesters, brahmanen, leeraars. Bijv. dang ācaryya, de (geestelijke) leeraar, Ādip. 11, a; Rām. 1, 5; dang hyang, ib. Zeer dikwijls wordt het gevolgd door hyang, wat men zou kunnen vertolken met «de hoogeerwaarde»; bijv. dang hyang Drona, BY. 179; 185; 312; 326; aan Drona, als brahmaan kwam die titel toe. Zoo ook dang hyang Kṛpa 103; dang hyang purohita, de hoogeerwaarde purohita; dang hyang, de hoogeerwaarden, d.i. de priesters (Çiwaïetische en Buddhistische), BK. 164. In 't Nieuwjav. heeft men zoowel da hyang, 'daheng, rahyang, dus zonder lidw. ng, als danghyang, en verbasterd danyang, gewoonlijk in den zin van «beschermgeest van een oord, veld, huis».

Een ander vereerend pers. lidw. is ta; bijv. ta Suprabhā, AW. 143 en 307, waar de Balin. vertolking het met sang weêrgeeft, en 296, waar de Balinees ni heeft. Dat dit ta in waarde weinig verschilt van da en dikwijls als volkomen synoniem te beschouwen is, blijkt in 't Jav. zelve, want voor Oudjav. ta puhawang, ta mpuhawang, tang puhawang, komt in de nieuwere taal voor da-puhawang. Met ta-mpu komt overeen Dayaksch tempo, heer, en Malag. tompo. Een verder bewijs dat ta, verzwakt soms tot t, voor da in plaats kan komen, is, dat Oudjav. rāma, vader, rena, moeder, rari, jongere broeder, in schier alle Polynesische en Melanesische talen tama of tamā (uit tamang), tinā (voor tinang), tari, enz. luiden. Het Singkansch Formosaansch heeft, overeenkomende met het Jav. ra, gewestelijk za (gespeld sa): rama, rena.

Si staat vóór de namen van personen die geen titel of rang bezitten. Het behoort tot de gemeenzame taal, en zal dientengevolge minachtend klinken waar het op personen die wegens hun stand op eene beleefde behandeling aanspraak hebben, wordt toegepast. Anderzijds gaat gemeenzaamheid van zelf licht over in vertrouwelijkheid, zelfs innigheid, en zoo kan si eene vleiende beteekenis krijgen, een hy pokoristik on worden. Vleiwoordjes nu vallen in alle talen samen met de verkleinwoorden. Als middel om verkleining uit te drukken, kan si ook vóór namen van plaatsen of dingen staan, hetzij met bijbegrip van nederigheid, of minachting, of zonder. Bij diernamen drukt het verschillende schakeeringen van algemeene bekendheid, beruchtheid, of kleinheid en liefheid uit, 't laatste bij vogels, vooral kleinere; 't eerste bij grootere en gehate dieren, zooals de tijger. Kortom, het spraakgebruik van si in de oudere taal verschilt niet wezenlijk van dat in 't hedendaagsche Javaansch.

Het gebruik van si vóór eigennamen en persoonlijke voornaamwoorden is in de Indonesische talen zeer verbreid; sommige vervangen het door i. Ook in de meeste Melanesische talen en 't Malagasi is i het pers. lidwoord; vgl. Codrington, Melan. Lang. (1885), p. 108—110. Als genitief van si dient in 't Bis., Ibanag, Tagalog, Oj. ni; dus Tag. si Pedro, is Pieter, nominatief, ni Pedro, van Pieter. In 't Oudjav. moet men een genitief als ni kokila, van den koekoek, ook als gen. van si kokila opvatten, want ware dit niet het geval, dan zou het gewone lidwoord niet mogen ontbreken. Doch men kan ook zeggen ni si; bijv. duştakarmma ni si Pāndusuta, de euveldaad van den (met minachting) Pāndu-zoon, BY. 384. Beleefder dan si is pun, bijv. hulu nira pun Priyambadā, Hariw. 38, a; pun Kaca, Ādip. 64.

Si duidt oorspronkelijk eene eenheid, dus ook een enkeling aan. Dit blijkt o. a. uit si-lih, elkander, Duitsch: einander; uit siki, één persoon; pitung siki, de zevenen. Wordt het vóór een persoonnaam geplaatst, dan krijgt het de beteekenis van seen zekere, een quid am. Duidt men iemand aan als «zekere Jan», dan merkt de hoorder dat bedoelde persoon noch aanzienlijk, noch beroemd is. In 't Latijnsche «quidam» ligtzulks ook opgesloten. Doch het Grieksch ris, dat toch evenzeer «iemand» beteekent, geeft juist het tegendeel te kennen, namelijk het tegendeel van een nobody; bijv. ηυχεις τις είναι is «gij pochtet iemand van beteekenis te wezen». Voor deze opvatting van «iemand» nu bezigt het Oudjavaansch sa, waarin logisch hetzelfde begrip van «één, eenheid» ligt, maar dat zich door verschil van klinker van si onderscheidt; de kleur des klinkers a wordt klaarblijkelijk als edeler beschouwd dan die der i, en sa staat tot si in dezelfde verhouding als Grieksch ris, en Latijnsch aliquis tot Lat. quidam. Hoe ceen zekere een pers. lidwoord kan worden, is licht te verklaren, als men zich herinnert wat hierboven omtrent ng is opgemerkt in gevallen waar onzetaal geen bepalend lidw. en 't Nieuwjav. het possessief aanhechtsel vertoont. Hoe gering de overgang is, blijkt ook uit de zeer gewone Duitsche uitdrukking «ein bestimmter Baum», dat bij slot van rekening op hetzelfde neêrkomt als «een zekere boom».

Eene algemeene opmerking, die op alle lidwoorden en als zoodanig optredende aanw. voornaamwoorden van toepassing is, moge hier eene plaats vinden. Wanneer het lidwoord of als zoodanig optredend vnw. gevolgd wordt, niet door een substantief of pers. vnw., maar door een woord of zinsnede welke den vorm hebben van een praedicaat, dan nadert de functie van het lidwoord die van een betrekkelijk vnw. Bijv. matangga pirang puluh ikang matya, hoeveel tientallen der olifanten zijn het die zullen omkomen! BY. 136; anghing Yudhisthirekang inawe, slechts Yudhisthira was het die gewenkt werd, ib. 162. In 't hedendaagsch Javaansch zou men ook in beide gevallen kang gebruiken en dit als betr. vnw. beschouwen. Andere voorbeelden zijn: sang maweh kung lulut, de minnepijn veroorzakende, z. v. a. die minnepijn veroorzaakt, BY. 52; sira sang gumantya, hij, de zullende opvolgen, z. v. a. hij die zou opvolgen, 346; si utsaha ri patya ring çatru, z. v. a. de persoon die tracht zijnen vijand te dooden. Ofschoon men hierbij in 't oog heeft te houden dat de praedicatief-vormen in 't Oudjav. niet geheel met onze werkwoordsvormen in den modus finitus overeenkomen, maar met onze deelwoorden, en in al de aangehaalde voorbeelden in 't Grieksch bijv., beter nog dan in onze taal, het lidwoord met volgend tegenwoordig of aorist-deelwoord van pas zou wezen, zoo blijkt toch de nauwe verwantschap tusschen bepalend lidwoord en betrekkelijk vnw. onmiskenbaar. Begrijpelijkerwijs is dan ook in het Tagal. ng zoowel bijv. lidw., gelijk in ito-ng tawo ito, die mensch; als betr. vnw., gelijk in salanta-ng tawo, een ongelukkig mensch. In het laatste geval wordt ng dan ook na een op een medeklinker uitgaand woord vervangen door na, bijv. magaling na tawo, een goed mensch.

Ook in 't Oudjav. komt, hoezeer zeldzaam, na als betr. vnw. of bijv. lidw. voor; bijv. u majarak ëna bhakti rasika na tëka, om over te brengen de betuiging van onderdanigheid van hem die aangekomen was (of: van den aangekomene), Rām. 15, 6; als eenvoudig lidwoord in nāri, de (Holl. zijn) jongere zuster, 23, 24, waar ang, ng niet in de maat zou passen. Men vgl. behalve het Tagal. na ook Bat. na, en gewestelijk Maleisch nan.

Over 't bijwoordelijk gebruik der aanw. voornaamwoorden zal hier niet uitgeweid worden, dewijl dit beter bij de behandeling der Bijwoorden van plaats en tijd kan geschieden. <sup>1</sup>

Behalve de hierboven vermelde aanw. voornaamwoorden en lidwoorden,

<sup>1</sup> Deze behandeling der Bijwoorden is in de pen gebleven. (Noot van 1918).

zijn er zeker nog andere die aan onze waarneming ontsnapt zijn. Toch is het aantal, in de voorafgaaande bladzijden behandeld, zóó groot, dat wij, om het overzicht gemakkelijker te maken, hieronder eene tabel laten volgen van de behandelde woorden. De eerste kolommen geven de zelfstandige, de tweede de bijvoegelijke vormen. De aanduiding der wisselende quantiteit blijft hier achterwege.

| ika .  | . ikang   | tika tikang   | ta tang     |
|--------|-----------|---------------|-------------|
| ikahĕn |           | tiki tiking   | pwa pwang   |
| iki .  | . iking   | tiku tikung   | pun pung(?) |
| ikihěn |           | tiko (tikong) | ang, ng     |
| ike .  | . ikeng   | atika         | sa sang     |
| iku .  | . ikung   | matika        | si          |
| iko .  | . ikong   | atiki         | (da) dang   |
| ikana  | . ikanang | matiki        | na          |

#### D. Vragende voornaamwoorden.

Het gewone woord voor «wat?» is a pa, gelijk in 't Maleisch, Madureesch, Balineesch, Makassaarsch, Bugineesch, Bentenansch, Sangirsch a pa, Maori aha; in 't Samoaansch bestaat de afleiding afaina «door wat getroffen, gedeerd» = Maori ahatia: een bewijs dat a pa eenmaal ook in 't Samoaansch in gebruik is geweest. A pa of pa is ook vervat in het Tontemb. en Tondanosch sapa, wat?, Mota o sava, Fidji cava, Arag hava, Volow hav, Pak sav, Vanua Lava sav en na-av, Merlav sava, Lakon naha, Norbarbar na-hav, Lo ne-va, Maewo sava, Espiritu Santo na-sava, Sesake sava, Fate in safa, Florida hava, Fagani tafa, Wango taha, Bugotu hava en na-hava¹, Aneityum ne-ve en in-he, Sula hapa, Kisar in-aha, Alor pai, Timor saa.

't Spraakgebruik van ap a in 't Oj. komt geheel en al overeen met dat der hedendaagsche taal, zoodat voorbeelden overbodig zijn.

Na een voorzetsel neemt a pa het lidwoord vóór zich; dus in g of rin g apa, waartoe? waarom? waarmeê? hoe? BY. 566; 656; 678; rin g apa wënan ga-nya, hoe zou het kunnen (of: mogen)? Adip. 86°. Gelijk in 't Skr. kutas en katham drukt in g of rin g apa in levendigen stijl eene sterke ontkenning uit°.

Vgl. Codrington, Melan. Lang. (1885), p. 183.

In veel Melanesische talen wordt sava enz. insgelijks door 't lidwoord voorafgegaan, zooals uit de boven aangehaalde voorbeelden blijkt.

Nog andere voorbeelden van ring ap a geeft het Kawi-Bal. Wdb. van V. d. Tuuk, I (1897), p. 804 vg.; ring ap a'n wenang aldaar, is: choe is het (ring ap a), dat (n).

Eene eigenaardige uitdrukking is apa tā (d.i. ta «dan, toch», met conjunctiesteeken), wat zou het baten?; kunang apa tā, doch wat zou het baten? z. v. a. doch het zou niets baten, BK. 69.

De werkwoordelijke afleidingen van apa, zooals angapa, inapa, umapa, enz. worden hier niet behandeld, evenmin als't bijwoordelijk en voegwoordelijk gebruik van apa.

In dezelfde beteekenis, doch niet zoo dikwijls, komt voor mapa. Bijv. musuh mapa tikāta tan hilanga nira, wat voor vijand (of: «welk vijand»; niet = «welke vijand») zou niet door hem sneven? BY. 489; mapa tahetwa-ntāwehang pura satengah, om wat reden zoudt Gij (wat voor reden zoudt Gij hebben om) de helft van het rijk af (te) staan? 37. Andere voorbeelden in hetzelfde gedicht 209; 530; 531; 654; Ādip. 85, 158; mapeki donmu, wat is dit (d.i. hiermeê) uw doel? Rām. 18, 5. Mapa kunëng, letterlijk «wat verder?», AW. 198, heeft geheel en al den zin van Skr. at hakim, ja zeker! ja natuurlijk!

Uit de voorbeelden kan men zien dat apa en mapa zoowel «wat» als «wat voor» beteekenen; in 't laatste geval dus, naar het wezen of den staat vragen. Hetzelfde geldt van het Tagal. en Bikol ano, dat hoewel van een anderen stam, in beteekenis volkomen aan apa beantwoordt; evenzoo het Bat. aha.

Naar het mij toeschijnt, zijn a pa en ma pa beide samengestelde woorden, bevattende pa en de synonieme voorvoegsels a en ma. Ook sa pa, hetwelk mut. mut. in zoo'n groot aantal der verwante talen voorkomt, is blijkbaar samengesteld, doch de verhouding van sa (dat uit dja of dja kan ontstaan zijn) tot a is mij niet duidelijk.

Een vorm punapi, die in 't nieuwere Javaansch tot de hoftaal gerekend wordt, heb ik niet anders aangetroffen dan in den Tantu, welks taal het Middeljavaansch nadert; bijv. punapi don ing pwangkulun, wat is het doel van mijn Heer? In 't Balin. is punapi als hoog woord zeer gewoon, ofschoon het eigenlijk niet Balin. is.

Een ander destig of hoog vrag. vnw., dat met apa en mapa in beteekenis groote overeenkomst vertoont, is aparan of paran. Het is bekend dat dit ook thans nog, ten minste in de schrijstaal, in zwang is en als volkomen gelijkwaardig met apa beschouwd wordt. Dit is echter in 't Oj. niet het geval. Want in 't Oj. kan aparan ook op personen slaan; bijv. Ādip. 70, b: aparan ta swāmya ni nghulun lena-sangke mahārāja, wie anders dan de groote Koning zou mijn gemaal en heer zijn? Niettemin is het ook «wat», gelijk apa; bijv. paran kunang, wat verder?, Skr. kiñca, waar de Balin. tusschenregelige vertaling punapi smalih heest; te recht, ook in zooverre de glossator het als een hoog woord beschouwt.

Zoo wordt ook aparan kunang, AW. 158, weergegeven met smalih ya punapi. In een volzin als aparan ta kahyun rahadyan sanghulun, Adip. 13, kan men het evengoed met «wat» als met «hoedanig, hoe» vertalen, doch zulks geldt ook van apa. Aparan ikang karyya yukti, wat is de zaak die behoort (d. i. hoe behoort er gehandeld te worden)? Adip. 18. Als conjunctiefvorm komt voor aparana; AW. 286: aparana kasangçaya, hoe zou hij aarzelen? (de Bal. glosse sapunapi).

Niet overal komt het duidelijk uit, dat aparan een hoog woord is; bijv. Rām. 17, 39 leest men: dānapuņya aparan ta guņa-nya, de deugd der milddadigheid, wat is het nut er van? Toch is er in dezen volzin niets wat in strijd is met de opvatting dat aparan tot de hooge, of wil men plechtige taal behoort, en op de meeste plaatsen is elke andere opvatting uitgesloten. Duidelijk spreekt eene verbinding als deze: aparan ta rahadyan sanghulun kabeh, wat zijt Gij, mijne edele Heeren, alle? Adip.

Overden oorsprong van aparan, paran verkeer ik in twijfel; ik vermoed dat het oorspronkelijk een plaatsaanduidend woord is, van denzelfden stam als para, gaan, Mal. pada, plaats, en dat het, evenals ndi, Njav. Endi overgegaan is in de beteekenis van «welke» en eindelijk van «welk, wat» 1. Dezelfde begripsontwikkeling zien we in Mal. en Sund. mana, waar? hoe? en welke, welk? Een Mal. mana bicara-mu, welk (of: wat) is uw oordeel? laatzich vergelijken met het boven aangehaalde Oj. aparan ikang karyya yukti en aparan tikang ulaha, hoe moet mentewerk gaan? AW. 139. Als bijwoord heeft aparan dezelfde beteekenis als Mal., Sund. mana, hoe?

In allen deele komt met Mal. en Sund. mana, wat beteekenis en spraakgebruik betreft, overeen Oj. n di, daargelaten dat dit zeer dikwijls met het conjunctief aanhechtsel als ndy a voorkomt, hetgeen met mana natuurlijk niet plaats kan hebben. N di is een plaatsaanwijzend woord, dus een bijwoord. Als zoodanig is het te beschouwen in verbindingen als ndi deça, dat wij vertalen met «in welk land», doch strikt genomen is «ubi locorum»; ndi isdus (waar?) Hierbij hebbe men in 't oog te houden, dat men volgens algemeen Maleisch-Polynesisch gebruik niet, gelijk in onze taal, zegt: «wat (of: hoe) is uw naam?, maar «wie is uw naam?»; niet «dat was de datum der proclamatie», maar «toen was de d. der p. 2»; niet «wat is de naam van dat dorp», maar «waar is de naam van dat dorp».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. mija Fidji-taal (1886), p. 49. [Herdrukt in deze Serie, dl. IV, 1916, p. 292.]

Bijv. KO. II, 1: irikā diwaça ny ājfiā Çrī Mahārāja; waarvoor wij zouden zeggen: dat is de datum van het bevelschrift van Z. M. den Koning.

De reden hiervan is, dat de plaatsnaam als een locatief beschouwd wordt. Van sommige plaatsnamen is de vorm met voorgevoegd lokatiefpartikel schier de eenige gebruikelijke, bijv. Indramajoe, Ngalëngka. Hetzelfde zien wij op Madagaskor, bijv. Antananarivo beteekent eigenlijk: «te Tananarivo».

De overgang der bijwoordelijke functie van ndi in die van een voornaamwoord is zeer geleidelijk, zoodat voor het taalgevoel zelfs van een Maleisch-Polynesisch volk ndi als voornaamwoord geldt. Zoo leest men bijv. Rām. 6, 178: ndya hetunya «wat zou wel de reden er van wezen?», waar de Bal. glosse apa heeft; toch is het eigenlijk: «waarom (of: hoe) is de reden er van». Men kan echter even goed zeggen apa hetunya, wat is de reden? d. i. «wat voor reden (hadt gij)», terwijl ndi hetunya, wil men onderscheid maken, zou kunnen vertolkt worden met «welke reden (van de vele denkbare) hadt gij». Het met ndi verwante Bataksche diya heeft bepaaldelijk het karakter van een voornaamwoord, als adjectief welke? en als substantief welke van een bepaald getal of eene bepaalde hoeveelheid!; di diya, waar? De vraag is, of ndi niet ontstaan is uit an + di; welk an nog voortleeft in 't Malagasi in den zin van «te».

Het stellige correlatief van een vragend ndi hetunya is nā (of: iti) hetunya, en aangezien nā beteekent «zóó» en niet «dat», dient men ndi in soortgelijke verbindingen als bijwoord op te vatten.

\*Wie heet in 't Oj. syapa, waarvan de beleefde of hooge term luidt sangapa. Bijv. syapa ko, wie ben je?, maar sangapa sira, wie is hij (de geëerde persoon)? Sangapa ngaran nirāta, sira sang siniwinta, hoe (eig. wie) is de naam van hem, den door U hooggeërde (d.i. die uw gemaal is)? Rām. 5, 72.

De wijze waarop syapa en sangapa gevormd zijn, vereischt geen nadere toelichting. Een ieder ziet dat ze bestaan uit eene verbinding van apa met de persoonlijke lidwoorden si en sang. Evenzoo heest het Maleisch siyapa, Njav. sapa (uit syapa). Ook onder de verwante talen welke voor apa een ander woord bezigen, zijn er verscheidene waarin de vorming van 't vnw. wie? op hetzelsde beginsel berust. Aldus heest het Tagalog voor wat? ano, terwijl wie? uitgedrukt wordt door sino, d.i. pers, lidw, si en no de kortere bijvorm van ano; Ibanag heest voor wat? anni, en voor wie? sinni; Bug. aga, wat? iga, wie? Het Sund. saha (uit si-aha) en ook het Bat. si-aha, dienen meer bepaaldelijk om naar iemands naam te vragen.

Als algemeene regel voor de vragende voornaamwoorden — om niet te spreken van het bijwoordelijk gebruik — geldt, dat ze nooit als accusatief kunnen voorkomen <sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. V. d. Tuuk, Tobasche Spr., 2\* Stuk (1867), p. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Tob. Spr. § 174, waar ook nog er aan toegevoegd wordt, dat ze niet als agens met een passieven werkwoordelijken vorm gebezigd worden. Dit is volkomen juist, maar valt onder een meer algemeenen regel, volgens welken geen werkw. vorm gebruikt wordt wanneer de nadruk niet op dezen vorm valt, tenzij het bestanddeel waarop de nadruk valt buiten den volzin wordt geplaatst, welke laatste met een relatief voegw. an, n, yan enz. dan wordt ingeleid, op de wijze van 't Fransch qu'est-ce que.

Het vraagwoord \*hoeveel?» luidt pira, zelfstandig; pirang, bijvoegelijk. Hetzelfde woord komt in schier alle MP. talen voor!.

## E. Onbepaalde voornaamwoorden.

Tot deze klasse van woorden behoort in de eerste plaats ngwang, «iemand, men», bestaande uit lidwoord ng en wwang, mensch, menschen. Behoudens het voorgevoegde lidwoord, wordt «men», op dezelfde wijze uitgedrukt in 't Mal. door orang, Njav. wong, Bat. halak, Mak. en Bug. tau, en men mag er bijvoegen ons «men» en 't Fransche on (uit Lat. homo). Wat de toevoeging van 't lidwoord betreft, beantwoordt ngwang volkomen aan Fransch l'on. Voorbeelden zijn: tan dadî ngwang kadi kita, het past niet iemand zooals Gij, Ādip. 11, a; lāwan ngwang kadi sanghulun, en iemand zooals ik, Rām. 14, 65; lwir ni ngwang kadi sanghulun, salah ikā ring dosa yan tan tinut, wanneer iemand zoo gehandeld (of: gesproken) heeft als ik, dan is hij vrij van schuld als hij (d. i. zijn raad) niet opgevolgd wordt, 14, 66; ngwang yan tan wiçwaseng deça, wanneer iemand (of: men) niet vertrouwd is met destreek, AW. 230.

Een ander onbepaald vnw. is anu, «een zeker iemand, NN., dinges», overeenkomende met Njav., Mal., enz. anu. Gewoonlijk wordt het in 't Oj. voorafgegaan door si of het beleefde sang. Bijv. aku karih syanu; ko wëka sang anu, ik ben namelijk die en die; gij zijt de zoon van Die en Die, Rām. 26, 20. In 't Skr. wordt het begrip syanu uitgedrukt door asau en amuka, N.N.; «iemand uit het geslacht N.N.» is āmuṣyāyaṇa of amukakula, e. dgl. Hiermeê nu is te vergelijken Oj. sānu², met dien verstande dat sānu, als ik wel zie, beteekent «van hetzelfde geslacht N.N.»; sānu lāwan ikā, «v. h. g. N.N. als die».

In den zin van 't een of ander heb ik het niet aangetroffen, ten minste als op zich zelf staand woord. Want in uitdrukkingen als anu-ngku, de, het mijne; anunya, de, het zijne; anunta, de, het uwe, enz. is het een substantief geworden, in den zin van 'bezitting'. Nu kan zich deze beteekenis zeker wel ontwikkeld hebben uit 'iets van mij', 'iets van hem, haar, enz., doch het onbepaalde van 't een of ander' heeft het toch afgelegd, en men zou, aangezien anu ook een betrekkelijk vnw. is, anungku kunnen laten ontstaan uit 'hetgeen van mij is'. Van het tot substantief verheven anu is ook afgeleid makānu, tot bezit maken of hebben, benuttigen 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie mijn Fidji-taal, p. 191 en 209 [herdrukt in deze Serie, dl. V, 1916, p. 90 en 109]. Men kan daar nog aan toevoegen Mota visa, Tonga fiha.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zie de plaats aangehaald in 't K. Bal. W. onder anu (I, 20).

<sup>\*</sup>KBWdb.l.c. Anubhāgya (1,77), waarin V.d. Tuuk anu vermoedt, is deimperfectieve actiefvorm van subhāgya, en bet. swelkom heetendes, zooals de Bal. glosse terecht heeft.

Op gelijke wijze als in 't Oj. dient in 't Sundaneesch an a om te kennen te geven wat of wie iemand toebehoort, van iemand is; Sund. anuna, ede, 't zijne, hare = Oj. an un ya 1. Daar nu behoudens verschil van taalsoort gaduh en kagungan volkomen gelijkwaardig zijn met anu, kan dit laatste niet anders beschouwd worden dan als volledig het karakter aangenomen hebbende van een substantief. Dit gebruik van anu (en nu) is z66 heinde en verre verbreid over 't geheele MP. taalgebied, dat men het als een erfenis der gemeenschappelijke grondtaal moet aanmerken. Om te beginnen met het Makassaarsch en Bugineesch, ook in deze talen is anungku, anu-ku, de, 't mijne2, van welk anu afgeleid is panganuwang. (iemands) bezitting, werk, taak; vgl. het bovenvermelde Oj. makanu. In 't Maori is no-ku, mijn bezitting, wat voor mij is; no Rewa, wat aan Rewa toebehoort. Evenzoo in 't Fidji no-ngku, de, 't van mij zijnde 3. In 't Mota is ano-k, of meer gewoon no-k, 't mij toebehoorende; bijv. no-k gasal. 't mes van mij 4. Een voorbeeld uit het Rotuma is ono-n, 't zijne, uit anu of ĕnu-na; Eromanga enungkik, 't mijne, naast enyau, het eerste duidelijk uit en u + ng ku ki (vgl. Oj.-ng kwi en akwiki), het tweede hetzij uit enu of uit eni 5 + iau (voor i-aku); Aneityum unyak, 't mijne, mijn, uit enu + iaku; unyum, 't dijne, dijn, uit enu + i + mu; Sawuneesch unu-ja of nu-ja, de, 't mijne, mijn; Roti au nu-ng, mijn, uit aku nu-ngku 6. Dit is voldoende om het boven beweerde te staven; voor andere Melanesische talen dan de boven genoemde, zij verwezen naar Codrington's uitnemend boek.

In den zin van «wie of wat het ook zij komt voor barang; bijv. ri barang angölaken lara, voor wie (of: wat) het ook zij die (dat) smart verduurt; BK. 56. Dit komt overeen met het gebruik van barang, balang in 't Maleisch en Tagalog; bijv. sa balang manalo, aan wie het ook zij die overwinnen zal. Eigenlijk is alleen bara, Tag. bala een onbepaald voornaamwoord, en ng het lidwoord of relatief, waardoor bara-ng, bala-ng als geheel genomen den indruk maakt van een betr. vnw. Wanneernu in 't Mal., Sund. enz. barang als een afzonderlijk woord optreedt, dan mag men veronderstellen dat in vroeger tijd in deze talen evenals in 't Oj. en Tag. de regel gold dat bara met een volgend substantief en een deelwoord verbonden werd door 't lidwoord ng. Deels kon daartoe bijdragen de neiging om klinkers met een nasaal te sluiten; ten minste voor 't Mak. barang, soms,

<sup>1</sup> Zie verder Oosting, Soend. Gramm. (1884), § 268.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Matthes, Mak. Wdb. (1885), onder anu; Boeg. Spr. (1875), 204.

Vgl. mijn Fidji-taal (1886), p. 25 vgg. [Herdrukt in deze Serie, dl. IV, 1916, p. 268 vgg.]

Codrington, The Melan: Lang. (1885), p. 270, 271.

Mogelijk zijn nu en ni, Fidji ne, Ibanag anni dooreengeloopen.
Fanggidaej en Niemann, Bijdr. T. L. Vk. D. XLI (1892), p. 568.

tegenover Bug. en Jav. bara schijnt men zulks te moeten aannemen. In 't Bisaya neemt bala, elk (bijv. «elke dag, elke maand») geen ng aan; doch hier is het misschien als bijwoord te beschouwen.

Barang—soms ongerijmderwijze bharang gespeld alsof het Skr. ware!
— kan samengesteld worden met een stamwoord, zoo dat de samenstelling eene klasse van zgn. werkwoorden vormt. Bijv. mog ha prabhung ku kaka hay wa bharang-wirodha, wat ik u bidden mag, mijn vorst en ouder broeder, wil geen ruzie maken, BY. 650. Met dit spraakgebruik kan men vergelijken dat van 't Sund. in barang-hakan, barang-gawe, barang-böli. Er ligt iets onbepaalds in zulk eene samenstelling; het voorbeeld uit het Oj. maakt op mij den indruk alsof barang beantwoordt aan een Skr. tāwat, althans bij imperatieven; het Fransche un peu, Hollandsch ereis. 2

Nauwverwant met bara, eveneens meermalen dwaselijk bhari gespeld, is bari. Bari-bari is ciemand wie het ook zij» en calles wat het ook zij». Bijv. yan hana bari-bari mangrampad drewya swa, indien er iemand is wie het ook zij, die zich onrechtmatig (gewijd) eigendom toeeigent, Tantu 28, b; baribari kapwa ya, alles wat dat ook zij, BK. 78; baribari ni wuwus nira, wat het ook zij dat hij zegt, Ram. 17, 55. Baryan is in beteekenis gelijk aan Njav. saben; bijv. baryan (ook baryyan gespeld) rätri, elken nacht, Sutas. 4, a. Dit afgeleide baryan is m.i. een bijwoord, maar ook in den stamvorm komt bari veelvuldig als bijwoord, en ook als voegwoord voor; het is identisch met Bisaya bali, bijgeval, alsof 3; vgl. Oj. bari, soms, bijgeval, BK. 82; baribari, telkens, er is veel kans dat, z. v. a. Skr. prāyaças, AW. 150; tan baribari 'n ikā, er is geen twijfel aan of, BK. 81. Men behoeft slechts het Njav. bara en barabara, alsook Bug. bara, Mak. barang te vergelijken, om te ontwaren hoe nauw deze woorden onderling verwant zijn. In de zooeven aangehaalde plaats AW. 150 heeft de var. barabara voor baribari. Eene variëteit van bara is Tag. baga, bijgeval.

Met elk, ieder kan men vertalen Oj. ang kën en nang kën (ook nangkën gespeld). Bijv. ang kën tahun, ieder jaar, KO. III, 5; ang kën sandhyā, elke (morgen-en) avondschemering, Adip. 27, a; ang kën parwwani, op elke parwan, 100; nang kën dalu, elken nacht; nang kën Soma, elken Maandag, 23. Soms neemt het substantief nog sa vóór zich, zonder dat dit den zin wijzigt: nang kën salek, iedere maand, Rām. 2, 7. In

<sup>1</sup> Vgl. Oosting, Soend. Gramm. § 87--§ 90.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Met bhāra in AW. 14, 19: anu bhāra dona ni bapangku, d. i. awat de taak is waarnaar gij, zoonlief, moet streven\*, heeft MP. bara niets gemeen.

Oj. sabarinya is «bijaldien eens», Ram. 8, 187.

beteekenis is dit angken, nangken volkomen gelijk aan Jav. saben of saban, in 't Sund. overgenomen als saban. Dit leidt tot de vraag of angken, nangken een vnw. mag heeten. Immers het zooeven aangehaalde angken parwwani is eene vertaling van Skr. sadā parwani, en aangezien sada, altoos, een bijw. is, en 't Jav. saben niets anders dan een Krama-vorm van sadā, komt men tot het besluit dat angken, nangken ook een bijwoord is. Zeer stellig een bijwoord is sanangken, telkens als, zoo dikwijls als, en nangken wordt evenzoo gebruikt'.

Een eigenaardige hooge uitdrukking voor een zekere is sira. Bijv. sira ratu, een zeker koning, Ādip. 13; sirang ratu daarentegen beteekent hij, de koning it hana sira bhagawān Bhrgu ngaran ira, erwaseen zeker hoogeerwaarde heer (Ziener) Bhrgu met name, 19, a; hana sira ratu dibya rëngön, er was een zeker uitmuntend, vermaarde koning, Rām. 1, 1. Ook voor zaken is sira in gebruik; kadi ta sira wukir agöng, als een (voorname) hooge berg, Ādip. 18, a. In si ligt het begrip van eén, terwijl het toevoegsel ra voornaamheid aanduidt. Het is dus de hooge vorm van si eén, enkeling, hetgeen niet wegneemt dat het oorspronkelijk toch hetzelfde woord is als 't pers. vnw. sira. Vgl. hetgeen we vroeger opgemerkt hebben over 't gebruik van 't lidwoord ang, ng in gevallen waar men in onze taal 't onbepaalde lidw. of in 't geheel geen lidwoord bezigt.

Voor «ettelijke, verscheiden, eenige» heeft het Oj. pira, zelfstandig, pirang bijvoegelijk. Bijv. pira ta lawas, eenigen (een geruimen) tijd lang, Ādip. 9; pirang dina kunëng lawas, ettelijke dagen later (of daarna), BY. 129; pirang puluh, ettelijke tientallen, 136; pirang iwu, ettelijke duizenden, 395. Volgt een woord dat nader door een genitief bepaald wordt, dan heeft ook het bijvoegelijke pira niet het lidwoord achter zich; dus pira kunang antaranya, na verloop van eenigen tijd, Ādip. 69; pira ta kunang atusnya, ettelijke (of: eenige) honderden nog meer van hen, BY. 150. Het ligt in den aard der woorden van onbepaalde hoeveelheid en maat, dat men bij pira aan betrekkelijk veel, en ook aan betrekkelijk weinig kan denken. Vandaar dat in 't Mota bijv. visa z.v.a. «talrijk» is, het Oj. tanpira «niet weinig» beteekent; bijv. dudū tikang māti cinakra tanpira, onder de andere gesneuvelden waren er niet weinig die door den discus getroffen werden, BK. 211. Tan sapira is «niet het minste», z.v.a. onbeduidend; Ādip. 65; 96.

Woor 't begrip anders bestaan tal van uitdrukkingen: waneh, len, lyan, muwah, anyat, dudu, enz.

Waneh (Nj. weneh) en len beteekenen «ander» in 't algemeen; bijv. stri waneh, andere vrouwen, BY. 51; waneh wahu mapahyasan,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie de voorbeelden in <sup>1</sup>t KBal. W., I (1897), p. 561.

anderen waren juist bezig hun toilet te maken, 25; tan waneh kita, geen ander dan Gij, 385; kita tan waneh, Gij en geen ander, 348. Als bijv. nmw. beteekent waneh: een vreemde, een vijand; bijv. ike sojar ni ngwang waneh, dit is de raad van een vijand, Rām. 14, 67. Als bijwoord of voegwoord is waneh «ook»; evenzoo wanehan, «daarenboven, buitendien, ook».

Len als onbep. vnw. heeft dezelfde beteekenis als waneh, al is het eigenlijk «verschillend»; bijv. len tang strī, anderen van die vrouwen, BY. 51; çakti ning len, eens anders kracht, 97; tan wwang len kita, niemand anders dan Gij, BK. 15; tan len sira, geen ander dan hij, BY. 409; ri den yān tan len, daar het nu eenmaal niet anders was, 510. Als bijv. nmw. is het «een vreemde»; tan wwang len amisan sake kami, geen vreemde, een volle aanverwant van ons, Sutas. 72. Als voorzetsel is het «met»; als voegwoord «en, ook, of». Onmiddellijk na eene ontkenning wordt meest kalen gebruikt, ofschoon len in dit geval niet geheel ongewoon is; bijv. naren drasuta Rāmadewa sira çakti, tātankalen, Prins R., die is machtig, geen ander, Rām. 3, 2. Zeer gebruikelijk is dit kalen met voorafgaande ontkenning als stoplap; bijv. tung gal sang kya ning akşare sapada, uktāranya tan kalen, bedraagt het aantal lettergrepen in elk vierel één, dan heet het Ukta, niet anders (z. v. a. «eenvoudig Ukta»), Wṛttas. 3.

Len is natuurlijk hetzelfde woord als Bisaya en Mal. láin, Sund. laïn; hoewel dit laatste, alsook het Bis. láin, in 't spraakgebruik overeenstemt

met Jav. dudu, dede, Oj. dudu.

Wanneer len vóór 't daarbij behoorende substantief staat, bijv. in len tang strī, dan is het niet bijvoegelijk, want het bijv. nmw. moet achter het substantief staan. Het substantief strī kan hier dus niet anders wezen dan, syntaktisch, een partitief-genitief. Om nu uit te maken welke functie len in soortgelijke constructies vervult, mogen we het aan 't Skr. ontleende anyat vergelijken. Hier eenige voorbeelden hoe anyat gebruikt wordt: anyat teka ring antarāla, hetgeen, in onze taal overgezet, is: «anderen van hen in 't luchtruim», doch eigenlijk is het: een ander (gedeelte) van hen, AW. 259; anyat tang amalaga, anderen die vochten, 240; anyat ta mañāmarani, anderen bewuifden hem met den vliegenwaaier, 217. Anyat heeft ook, evenals len en wane han den zin van «behalve». Vermits anyat een neutrum sing. is, moet ook len als zoodanig, d. i. als «een ander gedeelte», in het taalbewustzijn opgevat zijn.

Muwah, als partikel «wederom, wijders, ook», doet dienst als onbep. vnw. in den zin van «nog of weêr andere»; bijv. akweh muwah bini nareçwara, nog veel andere vrouwen des vorsten, Hariw. 64, a; muwah

tang angikët sëkar, nog anderen (of: weer anderen) van hen vlochten bloemen, BY. 25; eigenlijk: «weer anderen waren het die».

Dudū is eigenlijk «verschillend», en als zoodanig gelijkwaardig met Skr. bhinna, hetwelk ook in 't Maleisch is overgegaan in den vorm běhina. Dudū gaat over in den zin van «apart, bijzonder, bijzonder groot, vervaarlijk»; vgl. Mak. dudu, zeer. Dewijl bhinna geheel met dudū gelijk gesteld werd, nam het van 't laatste beteekenissen over, die het in 't Skr. niet heeft. Vandaar Oj. bhinna of bhinnabhinna, en kabhinnabhinna; bijv. bhinna himpër khagendra, ontzettend groot als de vogelvorst, Smarad. 39, a; bhinna lwir Kumbhakarṇa, vervaarlijk groot als Kumbakharṇa, AW. 74; dhūmāngarabarab kabhinnabhinna, de rook vlamde allergeweldigst, Smarad. ¹ Voorts is dudū ook «averechtsch, verkeerd». Terwijl zich in 't Jav. bij dudu, de de de beteekenis ontwikkeld heeft van «iets of iemand niet zijn, niet zóó zijn», is dit in 't Sund. geschied bij laïn, Oj. len.

• Ofschoon dudū als synoniem van len en waneh kan gelden, wordt het, voor zoover ik weet, niet bijvoegelijk gebezigd in den zin van «ander», wel in dien van «ander of anderen» als afzonderlijke groep van een grooter geheel. Bijv. dudū tang as is ig, anderen er van (d. i. een deel hunner) maakten zich de tanden zwart, BY. 23; mijil i tangan, dudū ng mijil i cangkēm, (sommige wapenen) kwamen voort uit de handen, andere kwamen voort uit de monden, 289. Als gezegde beteekent het «niet dezelfde als»; bijv. dudū Kaçyapa bapa sang Garuda, niet dezelfde als Kaçyapa de vader van Garuda, Ādip. 45; ook «vervaarlijk, onzeggelijk» en «verkeerd».

Lyan is een minder gebruikelijke bijvorm van len; bijv. tan lyan, geen ander, BY. 248; wwang lyan, een vreemde, Adip. 5.

Er zijn nog andere manieren om het begrip «een ander gedeelte van een geheel of menigte» aan te duiden. Natuurlijk kan dit alleen voorkomen wanneer in minstens twee gecoördineerde volzinnen van verschillende deelen of groepen sprake is. Zeer gewoon in zulk een geval is hana — hana, of hana — len, of hana — dudū, of sawaneh — hana, enz. Bijv. ku metër sawaneh, hanālajū, sommigen beefden van angst, anderen vluchtten, Rām. 4,72. Ook andere met hana, «er is, er zijn», gelijkwaardige woorden, gelijk wwara (wara), kunnen zoo gebruikt worden. Naardien hana in bedoeld geval niet met een volgenden partitief-genitief geconstrueerd wordt, kan men hana — hana vertalen met «deels — deels»; en in elk geval ligt in hana, wwara, op zich zelf nooit het begrip van «ander».

<sup>1</sup> Vgl. 't Jav. Wdb. onder any any

In een constructie als deze: hana'n gaganamārgga, hana'n padāti, er waren er die door de lucht den weg namen, er waren er die te voet gingen, AW. 21, 9, mag men wel volgens ons spraakgebruik vertalen «sommigen — anderen», doch met dat al beteekent hana in die volzinnen eigenlijk niets anders dan «er zijn».

De gewone term voor «sommige» is sawaneh, nog over in Njav. sa-

wëneh; een voorbeeld er van werd boven medegedeeld.

Waar wij ons van «niemand, niets» bedienen, bezigt Oj. gewoonlijk uitdrukkingen als tan hana, tan ora, d.i. «er is niet». Het uit tanora
(oorspronkelijk tan wara, wwara; vgl. Mad. Enas) verkorte nora, waaruit Njav. ora voortgekomen is, heeft reeds in de oude taal ook de beteekenis
der eenvoudige ontkenning «niet» aangenomen, en zulks is alleen te verklaren als men aanneemt dat tanora, nora eenvoudig «niets» beteekende.
Evenzoo is ons «niet», het Duitsche nicht, eigenlijk «niets», eene samen-

koppeling van ni en wiht, d.i. egeen ding.

Voor een iegelijk, een ieder van eene menigte, en eieder afzonderlijk, in distributieven zin, Lat. singuli, heeft de oude taal, gelijk de hedendaagsche sowang (ook soang gespeld), en sowang-sowang, welks bestanddeelen zijn het tot prefix geworden sa, een, gelijk, al, en u(w)ang, de oudere vorm van wwang. Bijv. pada mulih angusir kuwungnya sowang, zij gingen terug ieder zijn legertent opzoekende, BY. 19; kris sawiji sowang, één kris ieder, KO. I, 3; mantuk ta mare grhanya sowang-sowang, zij keeren dan iegelijk naar hun huis terug, KO. II, 11; mas mā 4 ing sowang-sowang, 4 Māṣa gouds voor ieder (hunner), I, 1. De spelling soang-soang komt ettelijke malen voor in KO. XI, 3.

De behandeling van de verschillende zegswijzen om de begrippen «al» en «geheel» uit te drukken, zal ik tot eene andere gelegenheid besparen.

# F. Betrekkelijke voornaamwoorden.

Als betrekkelijk vnw. beantwoordt anu, zeldzamer nu, aan ons «dewelke, welke, hetwelk; (degene, dezulke) die; dat». Het neemt het lidw. achter
zich in dezelfde gevallen als de aanw. voornaamwoorden ika, iki enz.,
waaruit men mag opmaken dat het relatiefgebruik zich ontwikkeld heeft
uit een verbinding van anu als onbepaald vnw. met het lidwoord. Ziehier
enkele voorbeelden: syapa tānung makaprabhāwaikā, wie is dezulke welke die macht heeft, Ādip. 45; yajñakabeh anung makaphalānak dibya, alle offers welke (d. i. zoodanige offers dat ze) uitmuntende zonen tot vrucht hebben, Rām. 1, 22; anung amuhara duhkeng wwang nā ulahnya, wie (d. i. iemand van dien aard dat hij) een

ander leed berokkent, handelt zoo, 12, 35; anung atuha patih ngkā, sang Prahasta, degene die daar de senior der Patih's was, was Prahasta, 12, 54¹; dyūta durwyasana kunĕng, yekānung tan gawayakĕna, 't dobbelen en wat al zoo verder ondeugden zijn, dat zijn zulke dingen die men niet moet doen, 3, 69; anghing kitekana anung wĕnango mayat ya, Gij alleen zijt degene (d. i. een zoodanige) die hem (den boog) kan aanleggen, 2, 52; yapwan hanānung umĕṭĕng ya mayat ya çaktya, indien er nu iemand zoo krachtig is dat hij hem (den boog) kan spannen en aanleggen, 2, 53; ndyānung kasangçaya, wat is er waarvoor men terugdeinst, Hariw. 35, a; amet dāyānung angyogyana, een middel zoeken dat daarvoor geschikt zal wezen, BY. 487; anu kāraṇa ni ngwang anghrēt āmbĕk, hetgeen de reden is dat ik mijn gemoed (toorn) bedwing, 572. Hier blijft het lidwoord achterwege, dewijl kāraṇa door den volgenden genitief nader bepaald wordt.

Anu is als relatief wat apa en syapa als interrogatief zijn; met andere woorden, het is in allen deele het correlatief van apa en syapa, beantwoordt dus evenzeer aan bijv. Grieksch olog als aan og; en dat is licht verklaarbaar, als men bedenkt dat het vragende apa in eenige der verwante talen, o. a. Tag. en Bikol vertegenwoordigd wordt door ano, en syapa door sino; waarmeê overeenkomt Florida hanu, Lepers' Island heno, letterlijk = Oj. syanu, doch gebruikt als men vraagt naar den naam van iemand of ook wel van een ding; dus ons «dinges», doch vragend<sup>3</sup>.

Soms neemt anung een aanw. vnw. in bijvoegelijken vorm, ofte wel lidwoord vóór zich, te vergelijken met ons «dezulke» in onderscheiding van «een zulke». Bijv. mang kā pwā pat ang anung enaka gating ku, nu dan, wat is (niet: wat is er) van dien aard dat ik in mijn toestand mij behagelijk (of: gerust) kan gevoelen? Hariw. 60,  $\dot{b}$ ; vgl. het Griekscho  $\dot{vo}$   $\dot{vo}$   $\dot{vo}$   $\dot{vo}$   $\dot{vo}$  ook kan het door een aanw. of pers. vnw. gevolgd worden; bijv. anung ikang yuktigawayakēna, hetgeen van dien aard is dat het spoedig behoort verricht te worden,  $\dot{A}$ dip. 18,  $\dot{a}$ ; syapānung sira sang tumandinga, wie is hij, een zoodanige, die er tegen opgewassen zou wezen? Sutas. 64,  $\dot{a}$ .

Een voorbeeld van nung is: syapa ta ratu wane h çaktya nung amanaha kidang māyā, welk ander vorst toch zou in staat wezen een tooverhert te schieten? Rām. 10, 60. Hier eischt ons taalgebruik een betr.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De vertaling van anung op deze plaats met calwate in 't KBal. W. i.v. anung (I, 78) berust op misverstand. Aan eene vergissing is ook het als glosse voorgestelde as ing t.a.p. te wijten; niet in de glosse, maar in den tekst, staat as ing. Citaat en vertaling van anung wil t.a.p. is ook verkeerd.

<sup>1</sup> Vgl. Codrington op. cit. p. 185.

voegwoord, doch in 't Skr. zou men hier het betr. vnw. y a h in 't mannel.

geslacht gebruiken.

Wanneer anung en nung niet gevolgd zijn van een werkwoordelijken vorm, maar van een substantief, nemen ze eenigermate het karakter aan van een lidwoord; bijv. ndyanung phala ganjaranta pamales nikang sura, hoe en wat is de vrucht waarmede de goden U als vergelding zullen beloonen? Smarad. Evenzoo vóór een zelfst. vnw.; yekānung sira sang wruha, dit is degene (de zoodanige persoon) die het zal weten; Sutas. 60, b. Toch schijnt er eenig verschil te zijn in 't spraakgebruik; bijv. anung anak sang ari Kumbhakarnna, Ram. 19, 10; dit beteekent, als ik het wel begrijp: «die de zonen waren van zijn jongeren broeder Kumbhakarņa», hoewel het mij niet duidelijk is waarom an u hier het lidwoord aanneemt.

De overgang in functie van betr. vnw. tot lidwoord eenerzijds, en van lidw, tot betr. vnw. anderzijds, waarvan bij de behandeling der aanwijzende voornaamwoorden boven reeds sprake was, is schier onmerkbaar. Men kan dit ook opmerken bij vergelijking van het Sund. en Njav. Gelijk men weet, is Sund. an u of nu 't gewone betr. vnw., dat ook dienst doet als lidwoord, en wel in die gevallen waarin 't Njav. kang bezigt; eigenlijk een aanw. vnw. «waarmeê met nadruk gewezen wordt op het volgende in tegenstelling van iets anders of van het tegenovergestelde; ook als betr. vnw. die, dat > 1. Hoe dicht het Sund. spraakgebruik van anu, nu, staat bij 't Oudjavaansche, blijkt o. a. ook als men vergelijkt an u kāraņa (in den bovenaangehaalden volzin anu kāraņa ni ngwang anghret ambek) met het zoo gebruikelijke Sund, nu matak.

Gelijk reeds gezegd, is anu in allen deele het correlatief van apa en syapa, en wijst het dus nooit op een aantal of hoeveelheid; het quantitieve betr. vnw. nu is sing, a sing. Dit laat zich in onze taal weergeven met «wie, wat» als betrekkelijk vnw., en wijst op een onbepaald aantal; menigmaal komt het op hetzelfde neer als «alwie, alwat», ofschoon dit eigenlijk Oj. sasing, sāsing of singsing is. 2 Voorbeelden van sing, en het deftigere asing mogen hier volgen; sing mangsö kabalik, wie (alwie) aanrukten, werden teruggeslagen, BY. 577; tëñuh sing inarug, vermorseld werden wie gestoken werden, 422; rëmuk sing këna, vermorzeld werd wie geraakt werd, Sutas. 103, a; sing sakaton lawan sakarëngö, al wat zij zag en hoorde, BY. 596; asing apulih pëjah, alwie den strijd hervatteden, sneuvelden, 296; rikang wwang asing

Jav. Wdb. iv. sin

In de Skr. volzinnen, aangehaald in 't KBal.W. onder as ing (I, 232), is yat niet te vertalen met «dat», maar met «wat»; nagenoag == y a t kiñcit, alwat.

maharēp anglēbura, z. v. a. aan alle lieden die (of: alwie) willen vernietigen, KO. II, 8; asing sapinanganta, al wat door u gegeten wordt, als vertaling van Skr. yad açnāsi, Bhīṣmap. 1; asingasingalen, wat ander het ook zijn moge, Rām. 17,53; sāsing kahawan, alwat betreden werd, AW. 245; sāsing paramarasa bhinukti, alwat zeer smakelijk was (of: allerlei zeer smakelijks) werd genuttigd, 322, waar de Balin. glosse heeft salwir ning. De vorm sasing komt voor KO. XXII, 3.

Staat sing vóór een substantief, dan heeft men het te vertalen met «al de, al het»; dus sing kalana, al de demonen, Hariw. 3; hetgeen iets anders is dan anung wil, «de demonen», in tegenstelling tot anderen die geen demonen waren; sing wangkay hana ring ratha, al de lijken op de wagens, BY. 601.

Hetzelfde sing en hoog asing is in gebruik gebleven in 't Bal. als wie, alwie, alwat, een iegelijk die; in 't Sund. is sing het gewone woord voor eieder, iedereen; sing sing, elk en een ieder; masing, ieder persoon (van een geheel); masing masing, ieder voor zich; dusgeheel een distributief onbep. vnw. Maleisch masing, ieder op zich zelf, iedereen, allen; zelfstandig gebruikt, dus minder ruim in toepassing dan Oj. sing. Het Mak. ngaseng is ealles; Aneityum asenga, alle, al; en distributief asengasenga, vertolkt met Engelsch apiece. Hetzelfde woord, hetzij sing of asing, is ook vervat, schijnt het, in 't Fidjisch kacenga, al.

Gelijk anung eene verbinding is van anu met het lidwoord, zoois sing het van si, waarin het begrip ligt van eenheid, gelijkheid; voorts van gelijkelijk, geheel, al, en gemeenschappelijk, met. Uit «één, een enkeling, een persoon, iemand» ontwikkelt zich de beteekenis van «een ander (dan de sprekende)», zoodat ten slotte «gelijk» en «vreemd» uit één stam spruiten. In 't Maleisch is a sing inderdaad ook «vreemd», dus=Oj. len en waneh. Men vergelijke Bal. iba, zelf, en ook gij; Bat. iba, iemand; Tag. iba, ander, een ander, een vreemde; en Tag. isa, één = Jav. ĕsa, Mal. äsa, is tevens in bepaalde gevallen «een ander»; bijv. hin di dito, kun di diyan sa isa, niet aan die, maar aan die andere?

## G. Reflexief en wederkeerig voornaamwoord.

Ons reflexief «zich» wordt in "t Oudjav., gelijk in dehedendaagsche taal, gewoonlijk uitgedrukt door awak, lichaam, persoon, verbonden met het aanhechtsel of den genitief van den 3den persoon; dus awaknya, awak nira. Dit drukt ook uit ons «hij of zij zelf; zij zelven». Wordt awak ver-

<sup>1</sup> Vollediger aangehaald in 't KBal.W. onder asing.

<sup>\*</sup> Totanes (1865), § 55.

bonden met het aanhechtsel of den genitief van den 1sten of 2den persoon, dus awakku, awak mami, awakmu, awakta, enz., dan beantwoorden deze verbindingen aan ons sik of mij zelf, wij of ons zelf, gij of u zelf.

Andere uitdrukkingen voor «zelf, eigen» zijn dawak en prih-awak, beantwoordende aan Njav. dewe, dewek, i dawak en piyambak.

Eenige voorbeelden om 't bovengenoemde te verduidelijken mogen hier volgen.

In 't Wirāṭaparwa komt voor als vertaling van Skr. prasaranti koçebhyaḥ çāstrāṇi vividhāni de zin: tumibomunus awaknya tikang sarwwāyudhāni, d. i. allerlei wapenen vielen uit de scheeden; letterlijk staat er: vielen zich of zich zelf ontblootende, of uittrekkende. KO. I, 3, 21 heeft tēmuakan sāngsāra awaknya rabinya anaknya, laat hij getroffen worden door rampzaligheid, hij zelf, zijn vrouw en zijne kinderen.

Tot voorbeeld van awakta, gij zelf of zelven, diene sasing tan kahyunyawakta, ya tika tan ulahenantaring len, al wat gij niet wilt voor u zelf, doe (of doet) dat ook niet aan een ander 2. Awak mami, wij zelf, AW. 3, 9.

Prihawak, zelf, komt o.a. voorin Bhomak. 93; yadi 'n prihawakā tēka nira ri māsku bapa, nihan ika kasangçayan, indien zij zelve (d. i. uit zich zelf) tot u, mijn waardste, zou komen, dan zou dat bedenkelijk zijn 3.

Even als 't Skr. ātmanā en 't Hoogduitsche selbst bijwoordelijk, komt voor ryy awak nira, eigenlijk: op of voor zich zelf; Adip. 106.

Een voorbeeld van dawak is rowangnya dawak, zijn eigen makker; Tantu 26, a. Buiten de Tantu heb ik dit woord in geen Oj. geschrift aangetroffen.

Over 't algemeen wordt zoowel in 't Oj. als in de tegenwoordige taal veel minder gebruik gemaakt van de aan ons «zich» beantwoordende uitdrukking als voorwerp van eene handeling die het onderwerp zich zelven doet ondergaan, dan in onze taal. Begrippen als zich baden, zich scheren, zich schamen, en dgl. worden uitgedrukt door afleidingen met prefix ma of a; dus madyus of adyus, Njav. adus; Njav. adus; merang of erang; waardoor voldoende wordt uitgedrukt dat de handeling niet aan een ander verricht wordt 4. Intusschen heeft er eene klasse bestaan van reflexieve werk-

Over de verwantschap van Jav. de we, de wek met awak eenerzijds, en met Fidji le we, persoon, inhoud, vleesch (vgl. Jav. i wak) anderzijds, vgl. mijn Fidji-taal (1886), p. 149 [herdrukt in deze Serie, Deel V, 1916, p. 50].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Uit de Tutur, aangehaald in V. d. Tuuk's KBWdb. I, 244.

<sup>\*</sup>Prihawak beteekent ook, gelijk Jav. piyambak, «alleen»; bijv. BY. 98; mahyun lumakwa prihawak, hij wenschte alleen te gaan.

Op gelijke wijze worden onze reflexieve werkwoorden uitgedrukt in 't Mal. door bar, in de Filippijnsche talen door mag; bijv. Tag. magahit, zich seheren; Iban. magamat,

woorden, die tot kenmerk hebben het prefix si, doch ze zijn reeds tot stammen geworden, zoodat ze vóór si nog het voorvoegsel ma of a vereischen, en actieve en passieve voor- en invoegsels kunnen aannemen. Zulk een woord is sibū, 't zich dompelen, waarvan masibū of asibū, (hij, enz.) dompelt zich; vgl. Mal. sibur. Een soortgelijke stam is siram, waarvan siniram, maniram, enz. In 't Sundaneesch evenwel zegt men eenvoudig sibañu, zich de handen wasschen; siduru, zich bij 't vuur warmen; siböngöt, zich het gezicht wasschen.

Voor 't wederkeerige \*elkander, malkander > heeft het Oj.: silih; dat letterlijk beantwoordt aan Duitsch einander en Engelsch one another, want in lih (waarvan alih, kālih, twee; malih, zich veranderen, wederom; mangalih, van plaats veranderen), ligt het begrip van verwisseling, ander, en in si dat van eenheid. Men kan silih ook vertalen met «wederzijds, afwisselend», en hiervan, als secundair stamwoord, komt su milih, op zijn beurt, afwisselend, een ander opvolgend iets doen of zijn; zeer gewoon is su milih in den zin van «opvolgen in de regeering», en ook «na een ander of vervolgens» bijv. 'twoord opnemen; vgl. voorts silih II in 't Jav. Handwdb. (1886) en Sund. silih bij Coolsma (1884).

Om ons elkander, malkander, uit te drukken wordt silih meteen nmw.stam samengesteld; de samenstelling wordt dan als wkw. gebezigd. Bijv. silih-pājar i lara nira, elkander herinnerende aan hun leed, BY. 108; siliharug, zij sneden, kerfden malkander, 269; 371; 396; 424; paḍa silih-tēmbung, zij beukten elkander, wisselden slagen, 631.

Dat zulke woorden als samengestelde secundaire stammen moeten beschouwd worden, blijkt uit zulke verbindingen als silih-pājar, en nog duidelijker uit de omstandigheid dat ze een prefix aannemen; bijv. masilihasiha, om elkander lief te hebben, Adip. 141. Hiermede vergelijke men het spraakgebruik van 't Madureesche salang of saleng, en patang of pateng, hoewel in deze taal in bepaalde gevallen de werkwoordelijke stam, niet de samenstelling, formatieven aanneemt 1.

Er zijn secundaire stammen zoowel in de oudere als de nieuwere taal, waarin si dezelfde waarde heeft als silih, en dit is alleszins verklaarbaar, als men bedenkt dat bijv. ook in 't Duitsch sich en in 't Fransch se kunnen beteekenen celkander. Zoo bijv. sidakëp, waarvan met prefix a of ma: asidakëp, masidakëp, de armen over elkaar houden, met gekruiste armen; sidëkus, waarvan o. a. Njav. ñidëkussake, de beenen samen-

zich 't gezicht wasschen. Doch eenige reflexieven worden gevormd met Tag. en Bisaya voorvoegsel manhi of manhing, Iban. magi; zie Totanes (1865), p. 75; Cuevas, Arte (1854), p. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie Kiliaan, Mad. Spr. (1897), II, § 282.

vouwen. Natuurlijk zou men si in zulke voorbeelden kunnen weêrgeven met «ineen» of «overeen», doch in de voorstelling moeten toch altoos twee voorwerpen aanwezig zijn, en het spreekt van zelf dat de begrippen «ineen, in elkaar, bijeen, bij malkaar, gelijkelijk», ineen vloeien. De vraag blijft, of het begrip van gemeenschappelijkheid ook niet in da opgesloten ligt1.

In 't Bataksch wordt om een meervoud van subjecten die eene wederkeerige handeling verrichten gebruik gemaakt van zulke vormen als mas ibodilan, op elkander schieten; masibuwatan boru, elkanders dochter nemen; masipanganan napuran, elkanders betel eten 2. Hiermede te vergelijken is Oj. masidaketan, asidaketan, confinis, belendend, in KO.II, 2 vgg. en inscr. Gëdangan 4, 1 vgg. Dit is nu wel niet geheel hetzelfde als in 't Bataksch, maar er ligt toch de voorstelling in van eene gemeenschappelijkheid, hetgeen ook hieruit blijkt dat het woord gevolgd wordt door lawan, met; bijv. asidaketan lawan lemah Kakatang; en māsidakëtan lawan Waharu3.

In 't Ibanag worden van secundaire met si samengestelde stammen, door voorvoeging van mag, en al of niet met toevoeging van suffix an, actieve werkwoorden gevormd met wederkeerige of, zooals Cuevas er bijvoegt, correlatieve beteekenis. Bijv. massiabut of massiabutan, elkander ondervragen (van twee personen) 4.

<sup>1</sup> Vgl. het hiermede nauwverwante gebruik van woorden als masibuwat, masipapuwas in 't Bataksch; V. d. Tuuk, Tob. Spr. (2° Stuk, 1867), § 76. In woorden als masihoda (ald. § 75) ligt het begrip van sten eigen behoeve paarden halen ».

<sup>1</sup> Tob, Spr. § 77.

Mogelijk is mā hier 't æquivalent van Filippijnsch mag, Tobasch mar, Dairisch měr; vgl. Dairisch měrsibuwat bědilna, in afwijking van Tob. masibuwat bodilna; Tob. Spr. blz. 138.

<sup>\*(</sup>Fausto de) Cuevas, Arte (1854), p. 351.

# HOOFDSTUK II.

#### LETTERSCHRIFT EN UITSPRAAK.

## (Bijdragen 6, VII, 1900.) A. Alphabet.

Het Oudjavaansche schrift, waarvan 't hedendaagsche Javaansch-Balineesche rechtstreeks afstamt, is eene Indische schriftsoort. Het volledige Indische alphabet bestaat uit de volgende klanken, uitgedrukt in Latijnsche karakters, en, behoudens een paar onbeduidende afwijkingen, volgens het meest gebruikelijke stelsel van transcriptie. <sup>1</sup>

#### B. Klinkers.

## a ā i ī u ū r r l l e āi o āu

## C. Medeklinkers.

| Gutturalen   | ka       | kha       | ga    | gha       | na |
|--------------|----------|-----------|-------|-----------|----|
| Palatalen    | ca       | cha       | ja    | jha       | ña |
| Lingualen    | ţa       | tha       | da    | dha       | ņa |
| Dentalen     | ta       | tha       | da    | dha       | na |
| Labialen     | pa       | pha       | ba    | bha       | ma |
| Halfklinkers | ya       | ra        | la    | wa [va]   |    |
| Sisklanken   | ça [śa]  | şa        | sa    | ha        |    |
| Anusan       | āra: m W | isarga: h | Anuni | asika: ul |    |

Enkele van deze klanken zijn er tot nog toe niet in Oudjavaansche stukken aangetroffen, nl. āu, tha en dha; deze zijn vervangen door o, ta en

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daar er geen Oudjavaansche druktypen zijn — welke ook volkomen overbodig zouden wezen — bedient men zich bij 't drukken van teksten van de Javaansche karakters, aangevuld met enkele teekens. Aan 't einde van dit Hoofdstuk[sub H] vindt de lezer een Tabel van 't alphabet in Jav. karakters. — (Bij dezen herdruk werd sub J een tweede Tabel toegevoegd in lijn-cliche van Oudjav. schrifttypen; het midden houdend tusschen het staande lapidaire schrift, en het reeds aan den voet van den Borobudur zich voordoende meer loopende type. Toevoeging van 1918.)

da. Daarentegen bezit het Oudjavaansch twee klinkers die het Sanskrit niet kent, nl. de korte en de lange Pëpët. Hiervoor bestaan wel klinkerteekens, maar geen afzonderlijke klinkerletters. Dientengevolge worden die twee klanken, die wij aanduiden door en ö, aan't begin van een alleenstaand woord en na een klinker weêrgegeven met he en ho. Dus hemas, goud, voor emas, maar umah emas; kendit emas.

Andere eigenaardigheden van 't Oudjavaansche schrift zullen van zelf ter sprake komen bij de behandeling van de uitspraak.

## D. Uitspraak der Klinkers.

Van sommige letters kan men de uitspraak nauwkeurig, van andere slechts bij benadering vaststellen. Van letters die in 't hedendaagsch Javaansch niet anders uitgesproken worden dan in 't Sanskrit, kan men verzekerd wezen dat ze in de oude taal even zoo geklonken hebben.

De a had, wat de kwaliteit betreft, zonder twijfel dezelfde uitspraak als in 't Sanskrit en thans nog in Tegal en eenige andere streken van Java. In 't algemeen kan men dus zeggen dat deze klinker zoo uitgesproken werd als in 't Sundaneesch, Maleisch, Dayaksch, Makassaarsch, enz. Wat de kwantiteit aangaat, ook hiervan mag men gerust aannemen dat de a klonk als de lange, door samentrekking van a + a ontstane  $\bar{a}$  der Makassaren. Gaandeweg echter is in 't Oudjavaansch het kwantitatieve verschil tusschen a en ä verminderd, zoodat men ettelijke woorden bij een en denzelfden dichter nu eens met a, dan weer met a geschreven vindt. Bijv. mati en māti, dood; matyana en mātyana, (hij) doode. In gesloten lettergrepen is ā meestal door samentrekking ontstaan; dus rāh, bloei, uit ra-ah, Mal. darah, Tombul. raha (uit rahah); wah, vloed, Sund. caah; enz. Doch ook in deze en soortgelijke gevallen vindt men bij dichters rah, wah, hetgeen, bij alle dichterlijke vrijheid, toch niet geoorloofd zou geweest zijn, indien de uitspraak niet reeds zwevende was. Eene oorspronkelijk korte a heeft de neiging om vóór eene vloeiende letter, gevolgd door een medeklinker, over te gaan in ā. Dus cāmpaka uit Skr. campaka; sāmpun; sāmbat; sāmbut; āmběk; kārwa (Jav. karo); mahārşi, Skr. maharsi; mahārddhika, Skr. maharddhika; anāntara, Skr. anantara. Ook vóór k, gevolgd door een medeklinker, vertoonen de Balineesche teksten de liefhebberij de a te verlengen; bijv. rāk şa voor rakşa, Akşa voor Akşa. Dit laatste is niet in overeenstemming met de tegenwoordige Javaansche uitspraak, volgens welke rekså juist op verzwakking van den klinker der eerste lettergreep instede van op verlenging wijst; het is evenzeer in strijd met de spelling rakşa, rumakşa der Oorkonden,

zoodat de schrijfwijze der Balineesche HSS. in dit opzicht aan bedenking onderhevig is. Wat sampun betreft, vindt men in de Oorkonden zoowel dit als sāmpun gespeld; ook mahārşi.

Over 't algemeen kan men zeggen dat reeds in den tijd der oudste Oorkonden het gevoel voor 't verschil in kwantiteit aan 't afnemen was; 't meest consequent wordt de lange klinker geschreven in gevallen waar samentrekking heeft plaats gehad; bijv. in rāma, vader, uit ra + ama; rakarayan, vorst, uit rakaraya + an. In de gedichten uit de 12de en 13de eeuw is het zeer twijfelachtig of het onderscheiden der kwantiteit bij de dichters in overeenstemming was met de in hun tijd heerschende uitspraak. Als een dichter, al naarmate het hem in de maat te pas komt, durft schrijven tūt (uit tu-ut) en tut, heeft de jongere uitspraak, niet de oudere, bewijskracht. Verlengt hij in open lettergrepen eenen oorspronkelijk korten klinker, bijv. māti naast mati, sangāma voor sangama, en neemt hij de vrijheid om omgekeerd gami te bezigen voor gamī, dan mag men daaruit het gevolg trekken dat de neiging bestond eene a in open lettergrepen gerekt uit te spreken, in overeenstemming met de hedendaagsche taal. Kleine plaatselijke verschillen in de uitspraak zullen ook wel bestaan hebben. Wat van de kwantiteit der a hier opgemerkt is geworden, geldt van alle klinkers.

De i werd in open lettergrepen uitgesproken als tegenwoordig; dit eischt geen betoog. Doch ook in gesloten lettergrepen klonk ze waarschijnlijk als in 't Maleisch, Sundaneesch, Madureesch, enz., en niet zooals thans in 't Javaansch. Zulks mag men met zekere waarschijnlijkheid afleiden uit de omstandigheid dat de lange van gesloten lettergrepen van Sanskritwoorden meestal met korte i wordt weêrgegeven; bijv. tik sna voor tik sna; irsy voor irsy va.

De  $\bar{u}$  moet geklonken hebben als in 't Javaansch, dus zeer gesloten, althans in open lettergrepen. Dit volgt uit de afwisseling van  $\bar{u}$  en o in sommige woorden, als krora naast kr $\bar{u}$ ra, wreed; en omgekeerd açuka voor açoka.

De r kan alleen in Sanskritwoorden, en dan nog niet eens altijd als klinker gelden. In inheemsche woorden is het eenvoudig eene korte schrijfwijze voor rë, d. i. medeklinker r + de Pëpëtklank. Dat dit zoo is, dat bijv. r n ö eenvoudig rë n ö uitdrukt, blijkt uit rinë n ö, rumë n ö e. dgl. Ware r hierin een klinker, dan zou het wezen in r n ö, um r n ö. Aangezien r in Jav. woorden geen klinker is, maar een medeklinker, gevolgd door een klinker, maakt ze positie; bijv. in rëngrëng is de eerste lettergreep lang door positie. Wanneer dus V. d. Tuuk in zijn KBWdb. I, 688, zegt: «r, wordt als klinker beschouwd en maakt dus in de kakawin met een voorgaanden medeklinker de voorgaande lettergreep niet lang; van daar de lettergreep

daar verlengd, als de lettergreep lang moet zijn, bijv. pātrēm, mādrēs, māsrēt, dan stemt dat overeen met de theorie der Balineezen, maar de theorie is er niet minder averechtsch om. Dat de Balineesche HSS. mādrs e. dgl. schrijven, is waar, en voorloopig behoeven we die spelling niet uit de tekstuitgaven te verbannen, maar ze is in strijd met de gewoonte der Oorkonden, waarin men bijv. madrwya aantreft. Tegenover het gezag van gelijktijdige documenten, zooals de Oorkonden van de 9de tot de 13de eeuw, is dat der Balineezen der 19de eeuw gelijk nul.

De  $\bar{r}$  [rö] komt uitsluitend in Javaansche woorden voor en is dus nooit iets anders dan eene korte schrijfwijze om den medeklinker r, gevolgd van eene lange Pěpět, uit te drukken. Hoe verkeerd het is de  $\bar{r}$  en  $\bar{r}$  van inheemsche woorden als klinkers te beschouwen, blijkt behalve uit het boven aangehaalde voorbeeld  $\bar{r}$  in ě  $\bar{n}$  ö, ook uit eene spelling als warg, wě $\bar{r}$  voor wareg, wěrő.

Van de l en l geldt hetzelfde, namelijk dat het eene schrijfwijze is om 1 ë en 1 ö uit te drukken. Het voldingend bewijs hiervoor leveren de HSS. zelven; om h ë l ë m uit te drukken schrijven ze RM Natuurlijk maken l en l, d.i. 1 ë en 1 ö, de voorafgaande lettergreep steeds lang door positie.

De Pepet leeft nog in de hedendaagsche taal, en dit, gevoegd bij 't feit dat in de HSS. tka, hlem e. dgl. geschreven wordt om de tweelettergrepige woorden těka, hělěm te spellen, laat omtrent de uitspraak der ě niet den minsten twijfel bestaan. Wat de uitspraak der lange Pepet, die wij met ö bij gebrek van beter aanduiden, aangaat, die volgt van zelf uit het wezen der verlenging. Zonderling is dus de verklaring in 't KBWdb. I, 4: «uitspraak onbekend». Ditzelfde kan men van alle letters beweren, en daarom is het een nietszeggende frase; als men weet hoe de korte klinker wordt uitgesproken, dan kent men ook de uitspraak van den overeenkomstigen langen. De hedendaagsche Javaansche Pepet, lang aangehouden, geeft de Sundaneesche lange Pepet. In 't Javaansch zelve is de klank verdwenen, om in open lettergrepen plaats te maken voor u, in geslotene voor u of o. Evenals met andere klinkers het geval is, worden de korte en de lange Pepet wel eens met elkaar verwisseld, ten minste als er een medeklinker op volgt, bijv. ahob en aheb, ahom en ahem, rņeb en rņob, ahet en ahot; doch zelden of nooit in open lettergrepen; dussteeds rhö (d.i. renö), dělö, kědö.

In tegenstelling tot de boven behandelde letters, is de klank der e moeilijk met juistheid te bepalen. Het blijkt en uit het klankstelsel en uit taalvergelijking, dat de Oudjavaansche e ontstaan is uit een tweeklank, die in 't Oudjavaansch wordt weergegeven door ay. Een en hetzelfde woord wordt dan ook zelfs in de Balineesche HSS. nu eens met e, dan weer met ay gespeld; bijv. raray en rare, Nieuwj. rare; sampay en sampe; gaway en

gawe, enz. Vóór een klinker gaat e, d. i. ouder ay, dan ook regelmatig in ay over; dus gawayan, gawayën, gawayike; enz. Nu is ook de Skr. e uit een tweeklank ai voortgekomen, doch daaruit volgt niet met zekerheid dat de Oudjavaansche e volkomen denzelfden klank had als de Indische. De Indische e is altoos gesloten (é fermé); is dit ook van toepassing op de Oudjavaansche? In de hedendaagsche taal, gelijk men weet, is de e in bepaalde gevallen gesloten (é), in andere open (è), doch niet overal op Java wordt dezelfde uitspraak gehoord. De huidige uitspraak dus, hetzij de Solosche of eene daarvan afwijkende, doet ons geen maatstaf aan de hand om het vraagstuk op te lossen. Het is alleszins waarschijnlijk dat reeds in het Oudjavaansche tijdperk dialectische verschillen in de uitspraak der e bestonden. Het eenige wat wij als zeker kunnen stellen is dat de e, hetzij open of gesloten, onveranderlijk lang was.

De Indische ā i klonk in de Javaansche uitspraak stellig niet zóó, maar als a i, hetgeen blijkt uit zulke spellingen als mɨnen. Zelfs deze a i moet reeds in betrekkelijk vroegen tijd nog meer verzwakt zijn geweest tot e, zooals onweêrsprekelijk blijkt uit rake naast rakai, en dgl. in de Oorkonden. In de transcriptie zullen we dan ook voortaan ai, niet ā i schrijven. Dat hier en daar, ten minste in een ouder tijdperk, de uitspraak ā i gehoord werd, is niet onmogelijk; men mag zulks vermoeden uit de soms voorkomende spelling wāy (wway), water, naast † na † na jongsten vorm na (we).

Met de o heeft men dezelfde moeielijkheid als met de e. Alleen is op te merken dat in open lettergrepen een Skr.  $\bar{u}$  wel eens verwisseld wordt met o; bijv. krora naast kr $\bar{u}$ ra, en dit is alleen te verklaren, indien de o in overeenkomstige gevallen een gesloten klank had. Voor 't overige geldt van de o hetzelfde als wat van de e gezegd is.

De āu is uit het Oudjav. schrift en klankstelsel verdwenen. Dat de taal eenmaal een tweeklank au, of wil men aw bezat, is zeker, want van siwo komt, bij herhaling van den stam, volgens den vasten regel: masiwasiwo, evenals bijv. uit kaywan: kaywan. Dat wil zeggen, bij herhaling wordt in 't eerste gedeelte de sluitletter niet mede herhaald. Derhalve moet masiwasiwo gevormd zijn in een tijd toen men nog uitsprak siwau, niet siwo. In 't echte Maleisch, Dayaksch, Tagalog, Bisaya is de oude tweeklank nog bewaard gebleven.

#### E. Medeklinkers.

Omtrent de medeklinkers is de algemeene opmerking te maken dat alle geaspireerde vreemd zijn aan 't Oudjavaansche klankstelsel. Letters als kha, gha, cha, jha, enz. komen dus uitsluitend voor in Sanskritwoorden, behoudens foutieve schrijfwijzen van inheemsche woorden. Het gebruik der geaspireerde medeklinkers in aan 't Sanskrit ontleende woorden, zien wij in verloop van tijd allengs verminderen, totdat in de nieuwere taal aan die letters een geheel andere rol is toebedeeld, eene rol die niets met hun oorspronkelijke waarde gemeen heeft. Een algemeene regel over 't al of niet gebruiken van geaspireerde medeklinkers in de Oorkonden en HSS. is er niet, dan dat in Indische eigennamen de oorspronkelijke spelling — doch niet in de uitspraak — nog het langste stand houdt.

De niet geaspireerde stomme medeklinkers en de halfklinkers kunnen in de uitspraak weinig of niet van de Sanskritklanken verschild hebben, want ze wijken nog in 't hedendaagsche Javaansch niet noemenswaard af. De k als sluitletter werd vol uitgesproken, zooals in 't Sundaneesch, en niet opgeslokt, zooals in 't Nieuwjavaansch en Maleisch. Ten bewijze strekke o. a. dat eene sluitende k en t vóór eene w overgaan in g en d; bijv. t ak en w ruh wordt t ag - w ruh; t at w ruh: t ad - w ruh. Evenals nu d de media is van t, is g die van k, en niet van de opgeslokte k.

Van de drie sisklanken is er maar één echt Javaansch, namelijk de s. Daar het Sanskrit alle drie bezit, behield men het onderscheid in de spelling van Sanskritwoorden; of liever, men poogde zulks te doen, want de  $\epsilon$ ,  $\epsilon$  en s worden, zoowel in de Oorkonden als in onze HSS., onophoudelijk verward. Wel een bewijs dat de Javanen, om 't even hoe zij spelden, alle sisklanken als dentale s uitspraken, behalve misschien in zulke woorden als tu  $\epsilon$ , waar de linguale uitspraak der  $\epsilon$  invloed moet geoefend hebben op den voorafgaanden klank. Als gevolg van schoolvosserij moet het beschouwd worden dat men soms in echt-Javaansche woorden de Sanskritspelling navolgde, zoodat men bijv. n  $\epsilon$ , eiland, schreef instede van n  $\epsilon$  s a, klaarblijkelijk om geen andere reden dan dat volgens Sanskritklankregelen een dentale s na  $\epsilon$  linguaal wordt.

De h moet als beginletter eener lettergreep eene zachter aanblazing geweest zijn dan de Hollandsche en Indische h, want ettelijke woorden kunnen met of zonder h voorkomen, zooals a n in en h a n in, wind; a l a n g en h a l a n g, in de verschillende beteekenissen. De vergelijking met de verwante talen leert dat in een aantal woorden geen vaste regel bestaat ten aanzien van de al of niet aanwezigheid der h. Nochtans zijn er misschien een aantal woorden waar de h eene vaste plaats heeft. Als sluitletter werd ze blijkbaar duidelijk uitgesproken, gelijk thans nog geschiedt. Aan 't einde van een zin of vóór een medeklinker wordt de klank uitgedrukt door het teeken Wisarga; vóór een klinker door de letter h. Teeken en letter zijn volkomen gelijkwaardig, en daarom is het overbodig, ja misleidend, den Wisarga in transcriptie door iets anders aan te duiden dan door eene h. In 't

Sanskrit is het een ander geval, omdat in deze taal de Wisarga etymologisch niet uit eene h is voortgekomen. Intusschen verschilt ook in 't Sanskrit de klank van den Wisarga niet van dien der letter h.

Wanneer de h enkel dient om aan 't begin van een woord met het teeken voor de Pepet den klank e of o aan te duiden, is ze stom; bijv. in he mās, goud. Deze h vervalt van zelf, als zulk een woord voorafgegaan wordt door een ander met sluitenden medeklinker, daar deze laatste dan de drager van het Pepet-teeken is; bijv. manik emās. Intusschen is in de meeste gevallen de h niet stom; dus niet in hem of hom, hot of het, heneng, e.a.

#### F. Anuswara en Anunasika.

De Anuswāra heeft reeds in de oudste ons bekende Oudjavaansche documenten niet meer dezelfde uitspraak als in 't Sanskrit, maar klinkt als de gutturale neusklank n. Het is dus niets anders dan de n als sluitletter, op dezelfde wijze als de Wisarga de sluitletter k vertegenwoordigt. Hoogstzelden vindt men als sluitletter instede van den Anuswāra de n met Patèn, als in eene korte inscriptie van Tjandisewu na korte inscriptie van den Anuswāra in Sanskritgeschriften (m, m) is dus voor 't Oudjavaansch geheel ongeschikt, en daar het toch wenschelijk is het graphisch verschil tusschen den gutturalen neusklank en den Anuswāra bij het transcribeeren van teksten aan te duiden, zal ik voorloopig den Anuswāra weêrgeven met onze letterverbinding ng.

De Anunäsika komt niet anders voor dan in de heilige lettergreep O m. Over den Wisarga is het noodige gezegd bij de h.

## G. Gebruik der hedendaagsche Jav.-Balin. lefterfeekens om de Oudjavaansche te vervangen.

De letter- en klankteekens waarvan de Javanen, Sundaneezen, Madureezen en Baliërs zich bedienen, zijn regelmatig ontwikkeld uit de Oudjavaansche, evenals de Nāgarī-typen waarmede de meeste Sanskritteksten gedrukt worden, zich ontwikkeld hebben uit eene oudere Indische schriftsoort. Het nieuwe Javaansch-Balineesche alphabet heeft echter dit nadeel, daargelaten nog de voor 't Oudjavaansch onbruikbare volgorde, dat het eenige karakters verloren heeft. Het grootste gebrek is 't samenvallen van de karakters voor da en dha. De letter die thans in gebruik is om den klank da aan te duiden, is in werkelijkheid eene dha en behoort bij den druk van Oudjav. teksten uitsluitend hiervoor bewaard te worden. Voor de da is een andere type noodig; ze kan gelukkig gemakkelijk uit de Oudjavaansche afgeleid en

in nieuweren vorm gegoten worden, op de wijze als in de hierbij gevoegde Tabel (H) te zien is. [En verg. de Toevoeging uit 1918, sub J.]

De j ha is uit Nieuwjavaansche HSS. en drukken verdwenen, maar komt toch voor in een met Javaansche letters geschreven HS. van 't Bhārata-Yuddha. De Baliërs bezitten het karakter nog, maar verwarren het met den klinker a i. Dezelfde klinker wordt evenwel gewoonlijk anders geschreven en wel op de wijze als in de Tabel voorkomt. Wat de j ha betreft, geeft de tabel de Balineesche type, eenigszins gewijzigd om ze in overeenstemming te brengen met het fatsoen der Javaansche letters.

Het karakter voor *i* in de Tabel is eigenlijk dat van de lange ī. Het zou verkieselijk wezen daarvoor 't Balineesche teeken, dat één neerhaal rechts minder heeft, in te voeren.

In 't Kawi-Balineesch-Nederlandsch Woordenboek van wijlen Dr. v. d. Tuuk wordt de op Bali en Lombok gebruikelijke vorm van het Javaansch-Balineesche schrift gebruikt. Het lijdt aan de zelfde gebreken als het op Java gebruikelijke alphabet; het is in één opzicht zelfs gebrekkiger, in zooverre u,  $\bar{u}$  en o er niet behoorlijk in onderscheiden worden. Alleen de schrijfwijze der i verdient de voorkeur. Voor 't schrijven van Balineesch verdient de op Bali gebruikelijke vorm van schrift natuurlijk de voorkeur, maar voor Oudjavaansche werken zijn de Javaansche typen even goed, en, als in meer drukkerijen voorhanden, verkieselijk.

# H. Oudjavaansch alphabet in Nieuwjav. karakters.

#### Klinkers:

| KIN  | ka | aq kha  | ดาก | ga | acus | gha | (2)  | 'na |  |
|------|----|---------|-----|----|------|-----|------|-----|--|
| a)   | ca | 2 — cha | as  | ja | £ 3  | jha | cm   | ña  |  |
| r51  | ţa | -       | *   | фа |      | -   | 9000 | ņa  |  |
| 1537 | ta | an tha  | 20  | da | an.  | dha | 60   | na  |  |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>De drie met een sterretje vooraan gemerkte schriftteekens zijn, evenals de verlengde vormen der klinkers, door Prof. Kern ingevoerd. — Over de j ha, zie voorts de beschouwing en het Oudjav. karakter, afgedrukt in deze Serie, VI (1917), p. 287—290. (Noot van 1918).

un pa us pha um ba a bha um ma
um ya nn ra um la um wa
um ça us şa nn sa um ha

\*\*Anuswāra\_\*\* Wisarga t

Voorbeelden van letters verbonden met klinkerteekens:
son 2 ka son ki son ki son ku son ku son kr (kre) son en hlem
son kang son kah son rka son rki son k son an tuccha usu se yajña

[J. Oudjavaansch alphabet. Toevoeging van 1918.]
(Zie noot 1 op p. 184.)

|         |           |        |       | Kli     | nker         | s:            |        |       |        |
|---------|-----------|--------|-------|---------|--------------|---------------|--------|-------|--------|
| a 3     | n ā       | 3-11   | ic    | ) u     | 5            | ry            | Ţ      | 9 4   | 2 2 is |
| In veri | binding   | met    | medel | klinker | s: ā         | -) i          | 2 2    | 2 2   | 4 -    |
| ũ -3    | ra        | ě      | , 0   | ö º1,   | <u>@</u> ) e | ) i<br>:E_ ai | £_ 0   | (_3   | au E_) |
|         |           |        |       | Medel   | klink        | ers:          |        |       | *      |
| ka      | מ         | kha    | 0     | ga      | n            | gha           | w      | na    |        |
| ca      | Б         | cha    | J     | ja      | E            | jha           | ດນ     | ña    | വ      |
| ta      | D         | tha    | -     | da      | 5            | dha           | -      | na    | S      |
| ta      | எ         | tha    | চ     | da      | 5            | dha           | 25     | na    | 五      |
| pa      | u         | pha    | ď     | Ba      | හ            | bha           | 75     | ma    | ย      |
| ya      | w         | ra     | 2     | Za      | 2            | wa            | δ      |       |        |
| ça      | P         | sa     | U     | sa      | JJ           | ha            | S      |       |        |
|         | An        | uswā   | ra 3  | 2, -    |              | Wisar         | ga ?   | , :   |        |
|         |           |        |       |         |              | lelijkhe      |        |       | de     |
| and     | tere Ithi | ndeers | geen  | vaste   | typer        | r aan         | te ger | leni. |        |

## HOOFDSTUK III.

#### WERKWOORDEN.

(Bijdragen 6, IX, 1901.) [Algemeene Inleiding.]

De werkwoordelijke vormen van 't Oudjavaansch laten zich het best vergelijken met de deelwoorden der Indogermaansche talen, dus met woorden die naar den vorm naamwoorden zijn, maar met de werkwoorden dit gemeen hebben dat het onderscheid van tijd, alsook van bedrijvend en lijdend er door wordt uitgedrukt.

Aangezien de naamwoorden in 't Oj. geen naamvalsuitgangen, noch de werkwoorden persoonsuitgangen aannemen, is het begrijpelijk dat meermalen één en hetzelfde stamwoord nu eens als werkwoordelijk of schijnbaar werkwoordelijk gezegde, dan weêr als substantief optreedt. Zoo is bijv. těka ko, gij zijt gekomen, komt, doch těka-mu, uwe komst; ḍatěng sira, hij komt, ḍatěng-ira (-nira), zijne komst; laku! ga uws weegs! lakumu, uw tocht; pějah kami, wij zijn dood; pějah-mami, onze dood.

Het aantal van zulke stamwoorden, die alle secondair zijn, is niet zeer groot, en als men daarvan aftrekt dezulke die alleen in den imperatief in stamvorm als gezegde kunnen optreden, dan blijven er zels zeer weinig over. Zoo kan laku wel als imperatief voorkomen, maar niet als gezegde in den indicatief of conjunctief; dan wordt vereischt lumaku, lumakwa. Daarentegen kunnen teka, dateng, komen, tibā, vallen, wel als gezegde in 't algemeen optreden, en in den conjunctief het suffix a aannemen; dus tekā, datenga.

Het is opmerkelijk dat eenlettergrepige stammen, klaarblijkelijk wortelwoorden, alsook een groot aantal meerlettergrepige, slechts in bepaalde gevallen als gezegde kunnen optreden zonder behulp van een of ander formatief. Bijv. van kon: makon of akon sira, hij beveelt; kinon, bevolen wordende; konën, moetende of zullende bevolen worden; van ton: tinon, gezien wordende; katon, gezien, zichtbaar; tonën, moetende of zullende gezien worden; van turü: aturü of maturü ko, gij

18

slaapt, waart slapende; paturū! slaap! Over de uitzondering op dezen regel komen we later terug.

Woorden van deze kategorie kunnen ook niet zonder behulp van formatieven als substantief dienst doen. Om bijv. «bevel» uit te drukken, moet men zeggen pakon, en niet kon; zoo ook is paturū, 't slapen, de staat van slapen; paweh, gift; panon, 't zien, gezicht. Zooals uit het boven vermelde paturū! slaap! blijkt, kunnen deze laatste woorden ook als imperatief dienst doen. Men ziet dus dat de imperatief denzelfden vorm heeft als het substantief, terwijl de indicatief en conjunctief een ander voorvoegsel vertoonen nl. a of ma, en ang, mang. Hiermede komt het bijvoegelijk naamwoord overeen; dus akon of makon, bevelende, beveelt; akona, makona, bevele, of zal bevelen; anon, manon, ziende, ziet; maturū, aturū, slapende, slaapt; evenzoo gevormd zijn de als adjectieven gebruikte woorden adoh, madoh, ver, van doh, 't ver zijn; ahayu, mahayu, goed, schoon, van hayu, 't schoon; ahala, mahala, slecht, kwaad, van hala, 't kwaad.

Daar het bij de verdere behandeling der werkwoordelijke vormen noodig zal wezen telkens op dit eigenaardig onderscheid tusschen de substantiefvormen, die en in den imperatief en ook in enkele andere gevallen predicatief kunnen wezen, en de deelwoordelijk-bijvoegelijke vormen terug te komen, is het wenschelijk door verschillende benamingen, liefst korte, beide aan te duiden. Daarom zal ik den substantiefvorm en wat daarmee overeenkomt, sterk, en den anderen vorm swak noemen.

Naar den aard van 't begrip dat zij uitdrukken zijn er intransitieve en transitieve werkwoorden. De naakte stammen van deze laatste soort hebben eene passieve beteekenis, zoodat de bedrijvende vorm wordt uitgedrukt door den stam met zekere formatieven te verbinden. Daarom kan men wel spreken van intransitieve en transitieve werkwoorden, maar de stammen op zich zelf vertegenwoordigen in 't Oudjavaansch eensdeels een intransitief, anderdeels een passief begrip.

Er zijn eenvoudige werkwoorden en samengestelde, d. i. dezulke die verbonden zijn met een richting-aanduidend suffix. De suffixen waarvan 't Oj. zich bedient, zijn i (ani) of an, die volgens vaste regels elkaar vervangen, en ak ën. Het lijdt geen twijfel dat deze suffixen oorspronkelijk richting-aanduidende partikels zijn; gedeeltelijk komen ze nog als zoodanig voor. Vandaar dat de hiermede voorziene werkwoorden in aard overeenkomen met onze werkwoorden, wanneer deze samengesteld zijn met een zgn. voorzetsel. Men vergelijke bijv. anangisi, (hij) beweent, met anangis (hij) weent, en men zal erkennen dat er tusschen anangis i en «weenen» geen ander verschil bestaat dan dat het richting-aanduidende element bij ons

vóór, in 't Oj. achter het eenvoudige werkwoord geplaatst wordt. In de spraakkunsten van 't Javaansch pleegt men de werkwoorden op i of an te bestempelen als transitieven en die op aken als causatieven. Tegen die termen bestaan eenige bezwaren. Vooreerst is er een heirleger van transitieven die niet op i of an uitgaan, zoowel eenvoudige werkwoorden als andere, die op akën; immers ook deze laatsten zijn transitief. Daarenboven is de functie der werkwoorden op i of an niet altoos die van een transitief, noch drukt ak en altijd een causatief begrip uit. Daar de betrekkingen die door de oorspronkelijke partikels i of an en aken worden aangeduid veelvuldig zijn, is het een ijdel pogen voor die twee klassen van samengestelde werkwoorden een naam te bedenken die hun veelzijdige beteekenis uitdrukt. Men zal dan evenmin slagen als wanneer men beproeven wilde in onze taal alle met verschillende partikels samengestelde werkwoorden te kenmerken met een bijzonderen naam. Welken naam zal men geven die toepasselijk is op al de werkwoorden die bijv. met ge zijn samengesteld, als gedenken, gelooven, genezen, geraken, enz.? Of met be, als: bedenken, beloven, bevatten, bedragen, beslapen, beluisteren, beklagen, enz.? Stelt men zich op het standpunt der praktijk, dan verdienen die in zwang zijnde termen der Javaansche spraakkunst onvoorwaardelijk afkeuring, omdat ze tot verwarring bij den leerling aanleiding geven. Te gelegener plaatse zal meer in bijzonderheden over de verschillende functies van bovengenoemde suffixen in 't spraakgebruik gesproken worden.

Het Oj. werkwoord bezit geen vorm voor den infinitief. Wel is er een verbaalsubstantief, en dit wordt in onze taal uitgedrukt door onzen infinitief met voorafgaand lidwoord, maar dit is niet de eigenlijke, afhankelijke infinitief. Hieruit volgt dat de werkwoordelijke stam in 't Oj. nooit de waarde heeft van een infinitief. Trouwens, ook in 't Indogermaansch is de infinitief nooit een stam, maar een met één of meer suffixen gevormd woord. Desniettemin kan men gemakshalve ter vertaling van een Oj. werkwoord in woordenboeken en spraakkunsten onzen infinitief gebruiken, mits men begrijpe dat zoo'n infinitief geen juiste vertaling naar den vorm is, maar alleen aanduidt het begrip dat in den stam ligt opgesloten. In 't Ibanag-Spaansche Woordenboek van Bugarin-Rodriguez (1854) wordt een andere manier gevolgd; bijv. bij lakad vindt men als vertolking: «R. de caminar y andar», d.i. Wortel van reizen en gaan ». Dit is voorzeker juister, maar ook omslachtiger. Daarom zal in 't vervolg eenvoudig onze infinitief dienen ter vertolking van de beteekenis die in een werkwoordelijken stam ligt opgesloten, hetgeen na 't zooeven opgemerkte niemand op een dwaalspoor zal leiden.

Het Oj. mist, gelijk de verwante talen over 't algemeen, een koppelwoord. Deze omstandigheid heeft aanleiding gegeven dat in de Javaansche, Ma-

leische. Sundaneesche en nog andere woordenboeken een menigte van als gezegde voorkomende woorden als werkwoorden te boek staan of althans als zoodanig vertolkt worden, zonder dat ze het ooit zijn. Zulke woorden ziin o. a. hilang, verdwenen, verloren, weg; tikël, geknakt, doorgebroken: dadi, geworden; pējah, dood, gesneuveld; dudu, anders. averechtsch; wruh, bewust, bekend (met), ervaren; luput, mis; lepas. afgegaan, losgelaten, bevrijd; enz. Al zulke woorden kunnen niet alleen als gezegde en attribuut, dus bijvoegelijk, gebezigd worden, maar ook als substantief, gelijk trouwens ook in onze taal een adjectief gesubstantiveerd kan worden door voorvoeging van 't lidwoord of ander bepalend woord; bijv. het kwaad; het schoon, haar schoon; enz. Van 't als substantief beschouwde woord kan dan met het voorvoegsel a of ma opnieuw een gezegde of zuiver adjectief gevormd worden; dus adadi, atikël. Verder worden van die stamwoorden werkwoorden als andadi, anikel gevormd, maar daaruit volgt niet dat die stammen zelven werkwoorden zijn, eer het tegendeel. In zooverre als de woorden van bedoelde soort, die alle klaarblijkelijk secondaire stammen zijn, bestaande uit een wortel met voorgevoegd verouderd formatief, in beteekenis overeenkomst vertoonen met het zgn. part. perf. pass. 1 der Indogermaansche talen - bijv. hil ang is letterlijk en onveranderlijk = Skr. nasta; dadi = Skr. bhūta2; tikel = bhagna; dudū = bhinna; lěpas = mukta - zou men misschien geneigd zijn aan deze woorden een werkwoordelijk karakter toe te schrijven; maar wanneer een verleden deelwoord onafhankelijk is geworden van het tijdsbegrip - en dat is het geval met hilang, dudu, enz. - is het geen deelwoord meer, maar volledig een adjectief geworden.

Het is heel wel mogelijk dat de aangeduide secondaire woordstammen oorspronkelijk geheel met de Indogermaansche deelwoorden overeenstemden, doch ze kunnen in de ons bekende taal niet meer als zoodanig gelden, evenmin als bij ons woorden als vijand, vriend, heiland nog als tegenwoordige deelwoorden mogen beschouwd worden, al waren ze dit oorspronkelijk.

Er zijn woorden waarbij men in twijfel staat of men ze als werkwoorden mag bestempelen al dan niet. Daartoe behooren teka en dateng, komen (momentaan), gekomen zijn; tibā, vallen (momentaan); lunghā, heengaan, en eenige andere; ze staan in 't spraakgebruik zoo geheel op één lijn met ontwijfelbaar werkwoordelijke afleidingen, als bijv. mara, ergens heengaan, van para, mangkat van angkat, zich opmaken, vertrekken, dat ik geneigd zou wezen ze tot de werkwoorden te rekenen, niettegenstaande

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dudi aan 't begin van een volzin ter voortzetting beantwoordt geheel aan 't Latijnsche \*quo facto\*.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dit zijn eigenlijk intransitief-passieve aoristvormen.

de omstandigheid dat të ka gevormd is als të rang, helder 1, en ti bā als ti kël, zoodat ze oorspronkelijk dus geen werkwoord kunnen heeten.

Meer bepaald nog zou ik een werkwoordelijk karakter toekennen aan stammen als hana, wwaya, wwara, wwanten, alle beteekenende er zijn». Deze toch zullen, als gezegde in een volzin, in 't Sanskrit vertaald, steeds door een werkwoord in een zgn. emodus finitus» weergegeven worden; hetgeen met bovengenoemde woorden als dadi, dudū, tikel, enz. niet het geval is.

Feitelijk is het vrij onverschillig hoe men de naakte stammen die in 't algemeen, d. i. onvoorwaardelijk, als gezegde kunnen optreden, wil betitelen. De hoofdzaak is, te weten dat ze zonder behulp van bijkomende elementen predicatief zijn. Wel is het van belang op te merken dat allerlei andere primaire en secondaire werkwoordstammen, als ton, kon, rëngö, panggih, haliwat, enz. in bepaalde gevallen zonder behulp van een formatief de plaats van een gezegde kunnen innemen of als absolutief ter aanduiding van een bijhandeling gebezigd worden. Om niet in herhalingen te vervallen, verwijs ik hier naar het opstel getiteld «Eenige imperatief-vormen in het Oudjavaansch», en «Oudjavaansche absolutieven», [die hierachter in 't Appendix herdrukt werden]. De syntaktische regelen omtrent het gebruik van den naakten stam achter de partikels ta(n), an, ya(n), en achter de verkorte voornaamwoordsvormen k, t, kam, r, enz., al of niet met gezegde partikels verbonden, blijven bewaard voor de Syntaxis.

#### A. Over formatieven bij 't werkwoord in 't algemeen.

Het Oudjavaansch is betrekkelijk rijk aan formatieven, d. i. aan middelen om zekere betrekkingen waarin het werkwoordelijk gezegde tot zijn onderwerp staat, als oogenblikkelijke of durende handeling; als intransitief, actief of passief, uit te drukken; ook om verschil van Tijd en Wijze aan te duiden. Bij de behandeling dier formatieven moeten wij ons bepalen tot dezulke die in het taalgevoel nog levendig als zoodanig gevoeld worden, met terzijdelating van verouderde formatieven als waarvan boven reeds sprake was, als të, ti, la of *l*, waarbij men voegen kan *i* of ri, rë of *r*, sa of *s*, ba, bë, pë, terwijl het twijfelachtig is of si, më en wa nog tot de levende verbaalprefixen mogen gerekend worden; ze behooren eer tot de woordvorming.

Als formatieven dienen voor-, in- en achtervoegsels, waarvan enkele in verwante talen nog als zelfstandige partikels voorkomen.

<sup>1</sup> Rang is de wortel dien men terugvindt in Samoa la, Maorie ra, zon; Eromango dan, daglicht; Yap, Marshal eiland, Mare ran, Lifu dra, NCaledonië tan. Van deuzelfden wortel komt o. a. ook Ibanag dalang-arang, helder schijnsel; en Jav. arang.

De gebruikelijke voorvoegsels of prefixen zijn: a of ma, ang of mang, pa, pang, ka, maka, paka, mi, pi, paha, silih, si. Van deze staan pa, pang, paka, pi in de sterke vormen achtereenvolgens naast a of ma, ang of mang, maka, mi in de zwakke.

Er zijn twee prefixen die tevens infixen zijn, naar gelang van omstandigheden; nl. u m, m; en in. U m, m is prefix bij stammen die met een klinker, p of w beginnen; infix bij alle overige stammen. In is alleen prefix bij stammen die met een klinker beginnen; anders is het een infix.

Suffixen zijn i of an, die malkaar volgens vaste regels vervangen; akën; a; ën. Het samengestelde suffix an i heeft dezelfde beteekenis als i.

Een werkwoordelijke vorm kan voorzien zijn van een voor- of invoegsel, en te gelijkertijd van één of meer achtervoegsels. Bijv. ang-atur-i, ang-atur-an-a; ka-ton-a; ka-wruh-an-a; l-um-ëkas-a; l-um-ëpas-an-a; p-in-ëjah-an-a.

#### B. Werkwoordvorm met um, m.

Voorbeelden van de wijze waarop dit prefix-infix met den stam verbonden wordt, zijn: umangkat, mangkat van angkat; umilu, milu van ilu; umulih, mulih van ulih; umëtu, mëtu van wëtu; umati, mati van pati; kumëmit van këmit; tumon van ton; lumaku van laku; sumahur van sahur; humīs van hīs.

Door dit formatief wordt aangeduid dat de handeling beperkt blijft bij 't subject, of te zijnen behoeve alleen geschiedt. De handeling wordt voorgesteld als onopzettelijk, spontaan, zonder dat het subject zich er voor inspant, hetgeen niet wegneemt dat ze op een voorwerp kan gericht zijn, zoodat het gevolg der handeling het subject ten goede komt, in zijn belang is. Hieruit reeds kan men opmaken dat de vorm met u m, m meestal intransitieve beteekenis heeft, maar soms ook eene transitieve, als namelijk de handeling nietvolkomen is zonder een voorwerp dat door die handeling getroffen wordt.

In 't Indogermaansch is, of liever was er een werkwoordsvorm die hetzelfde uitdrukte, nl. het Ātmanepadam in 't Sanskrit, het Medium in 't Grieksch, het Deponens in 't Latijn. Eenige voorbeelden uit zeer vele mogen het hier beweerde staven. Men vergelijke mati, sterven, met Skr. mriyate, Lat. morior; mangkat, zich opmaken, vertrekken, met Lat. proficiscor; met u, uitkomen, opkomen, met Lat. orior, Skr. utpadyate; milu, tumūt, meegaan, volgen, met Skr. sacate, Gr. επομαι, Lat. sequor; mulih, naar huis gaan, met Lat. revertor; tumon, blikken, zien, met Skr. ikṣate; lumaku, zijns weegs gaan, reizen, trekken, met Gr. πορεύεσθαι; sumahur, antwoorden, met Gr. αποκρίνεσθαι; dumilah, schitteren, glanzen, met Skr. dyotate, rocate.

De vorm met um, m drukt tegelijker tijd uit dat de handeling oogenblikkelijk, anders gezegd perfectief of agrist is. Dit wordt niet rechtstreeks er door uitgedrukt, maar vloeit voort uit de omstandigheid dat het imperfectieve, voortdurende, gewilde eener handeling wordt aangeduid door een anderen werkwoordsvorm, nl. door 't prefix ang of mang. Door de afwezigheid van elke aanduiding van 't imperfectieve in den vorm met um, m, krijgt deze laatste van zelf de beteekenis van een perfectief of aorist. Meestal zal de vorm zóó voorkomen dat men bij vertaling in onze taal den verleden tijd moet gebruiken, doch dat ligt in den aard der zaak, omdat de meeste Nederlandsche werkwoorden, althans de niet samengestelde, in 't Praesens imperfectieve beteekenis hebben; zoo is bijv. 'hij trekt, reist's imperfectief, doch shij vertrekt, verreist» perfectief. Sommige van onze werkwoorden kunnen ook in den Teg. T. perfectief zijn, bijv. «ik ga», als ik bedoel sik ga terstonds; dit gaat trouwens van zelf over in de beteekenis van een Futurum, hetgeen duidelijk uitkomt als men zegt: «ik ga morgen». Volgens het hier opgemerkte zal dus bijv. umadeg, madeg meestal vertaald moeten worden met: (hij) stond op, verhief zich, en mangadeg, angadeg met «stond, richtte zich op, bleefstaan», of «staat, richt zich op, blijft staan »; doch er zijn gevallen dat ook een vorm met u m, m eene vertolking met onzen Teg. T. toelaat 1. Staat de vorm niet predicatief, maar attributief, dan hebben wij over niets anders te beschikken, dan over ons Tegenw. Deelwoord; in 't Grieksch is het Partic. Aorist te gebruiken; dus s u m a h u r is zoowel απεκρίνατο als αποκρινάμενος. Is de Oudj. vorm voorzien van het conjunctief-futurum-suffix a, dan blijft hij natuurlijk de perfectieve beteekenis behouden, maar bestaat er in onze taal evenmin een middel om zulks door een bepaalden vorm uit te drukken; sumahur-a is «moge» of «zal antwoorden»; het Grieksch heeft ten minste voor den conjunctief het middel in zijn Aor. Conj., maar in het Fut. onderscheidt het evenmin perfectief en imperfectief als onze taal.

Niet alleen bij de eenvoudige werkwoordelijke stammen, maar ook bij de samengestelde kan naar believen, voor zoover de beteekenis van 't grondbegrip zulks toelaat, het prefix-infix gebruikt worden; dus van gawe + akën: gumawayakën; van pëjah + i: mëjahi; van mulat + i: mulati, mulatana. De hedendaagsche taal heeft dit vermogen verloren; uit het bekende andumugekakën, Krama van anutugake, blijkt dat dumugi een secondaire stam is geworden.

Aangezien de werkwoordelijke vormen voor 't meerendeel te vergelijken

Bijv. als KO. VII, 6 bij een aanroeping der godheden gezegd wordt kita tum on ing ad oh ap ar ë, dan is te vertalen: «gij ziet wat ver en nabij is», maar nooit «gij zijt bezig of poogt te zien».

zijn met de deelwoorden der Indogermaansche talen, spreekt het van zelf dat de vorm met um, mook attributief kan gebezigd worden. Zoo is dumeh 'het veroorzaakt', maar ook 't veroorzakende', hetgeen van zelf overgaat in de beteekenis van 'oorzaak', dus van een substantief. In 't algemeen is het attributief gebruik bij 't infix-prefix veel zeldzamer dan bij den imperfectieven vorm. Ook van de nieuwere taal kan dit gezegd worden; daarentegen zijn de met um gevormde substantieven in 't Tombul. vrij talrijk.

Als imperatief bij den hier behandelden vorm dient de naakte stam; bijv. laku, ga! gaat! bij lumaku; parangke, kom hierheen! bij umara, mara; hënëng, zwijg! bij humënëng; ulih tānaku, keer dan terug, mijn zoon! bij umulih, mulih; turun, daal neer! bij tumurun. In 't Grieksch zou men in de overeenkomstige gevallen den imperatief aorist gebruiken.

Wanneer men 't gebruik van hetzelfde prefix-infix in het Tagalog vergelijkt, dan ziet men dat de perfectieve beteekenis opgesloten ligt in al de kategoriën van werkwoorden die volgens Totanes (Arte § 147 vgg.) dezen vorm vereischen. Het verschil is dat bijv. su mulat, vormelijk = su murat, als imperatief aorist dienst doet, terwijl in den indicatief vereischt wordt su munglat, dat aan een Spaansch escribió, Fransch écrivit, dus aan den zgn. Parfait Défini beantwoordt; en deze tijd, hoewel oorspronkelijk een Perfectum, heeft in de Romaansche talen de rol van den Aorist overgenomen.

De benaming Toestandswoord, die men in de Javaansche spraakkunst heest ingevoerd, drukt ten deele het eigenaardige van den hier behandelden woordvorm uit, 2 maar laat niet genoeg het perfecties karakter er van uitkomen en lijdt daarenboven aan 't gebrek dat als een bijzondere woordsoort wordt beschouwd wat slechts een vorm is. Het is toch niet geheel juist, schijnt het, u mad eg en angadeg voor twee verschillende woorden te houden, terwijl ze niets anders zijn dan twee verschillende wijzen waarop men zich zekere handeling voorstelt. Mochten umadeg en angadeg twee verschillende woorden heeten, dan zouden 't Acties en 't Passies van één en hetzelsde werkwoord ook als twee «woorden» bestempeld moeten worden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie voor bewijsplaatsen [het Appendix hierachter, sub I].

Men vergelijke wat Cuevas opmerkt van dezen vorm in 't Ibanag (Arte nuevo, 1854, p. 108): slos cuales propiamente son neutros, porque al juicio de los indios, solo significan el estado de los agentes, no sus acciones en cuanto activas, sino en cuanto inmanentes, no obstante que muchas de ellas no lo sean. V. G. La raiz can, que es raiz de comer, segun la ruzon, parece que debia ser transitiva, porque el que come, algo come: sin embargo, en Ybanag, la accion de comer, nada connota mas de lo que puede connotar esta voz, an dar, reir, des cans ar, es decir solo connota el estado del sugeto. Dat men in 't Ibanag kuman zegt, is even begrijpelijk als dat men in 't Skr. zegt bhunkte, dus een Atmanepadam bezigt voor hetzelfde begrip; zulks ligt in den aard van 't begrip. Kuman is dan ook algemeen Maleisch-Polynesisch.

## C. Gebruik van de voorvoegsels a en ma.

Met deze voorvoegsels, die volkomen gelijkwaardig zijn, vormt men in de eerste plaats eigenschapswoorden, dus adjectieven. De eigenlijke beteekenis is die van «met, hebbende». Bijv. ahayu, mahayu, schoon, goed, van hayu, 't schoon, goedheid; ahala, mahala, kwaad, van hala, 't kwaad; akweh, makweh, veel, van kweh, aantal, veelheid; ahurip, mahurip, leven hebbende, levend, van hurip, 't leven; adoh, madoh, ver, van doh, afstand; mawwah, vruchtdragend, van wwah, vrucht; akemul putih, wit-gesjaald; maratha manik, met edelsteenen krijgswagen; akurën, mastri, getrouwd zijn, tot vrouw hebben; angaran, mangaran, genaamd; aputih, maputih, wit-gekleurd, wit, van putih, witte kleur. Deze voorbeelden en in 't algemeen alle woorden, waarin a en ma de vermelde beteekenis hebben, kunnen niet met recht werkwoordelijke vormen heeten, omdat geen tijdsbetrekking er in ligt opgesloten, en 't begrip van tijd is onafscheidelijk met dat van 't werkwoord verbonden 1. Een woord als «levend» is wel naverwant met het deelwoord «levende», dus met een werkwoordelijken vorm, maar is geheel adjectief geworden en verschilt dan ook vormelijk van 't deelwoord 2; «genaamd», hoewel den uitgang van een deelwoord vertoonende, is afgeleid van een substantief, is nooit een deelwoord geweest; dit laatste is «genoemd». Niet altoos echter hebben a en ma de opgegeven functie; ze vormen ook eene klasse van werkwoorden. Om dit in 't licht te stellen, moeten wij de zaak wat dieper ophalen.

Naastaen ma, Mak., Bug. aen ma, Bataksch, de Filippijnsche talen (Bis. ha en ma), Sangirsch, Samoa, Maori, Malagasi, enz. ma, Dayaksch ha en ba, alle met possessieve beteekenis, staat in de verwante talen, min of meer volledig, een tweede stel van prefixen, gesloten met een medeklinker, oorspronkelijk den gutturalen triller; dus Iloko ag, Tag., Bis., Bikol, Ibanag

¹ Meermalen is de verbinding tusschen ma en 't volgende woord of woordcomplex zóó los, dat ma eenvoudig aan ons emet» of \*en\* beantwoordt. Bijv. AW. st. 115 leest men tëlas akalambi-kambala mapāduka sādhana ni gaganacara, ereeds had hij 't wollen wambuis aan en de schoenen, 't middel om door 't luchtruim te gaan». Het is duidelijk dat sādhana ni gaganacara wel eene nadere bepaling van een substantief, hier pāduka, kan wezen, maar niet van een bijv. naamwoord of werkwoord; de Javaansche vertolking beeft dan ook te recht voor ma: mi wah, dus een voegwoord. Vgl. ook st. 110: mapāduka ratnamaya; ware ratnamaya een substantief, dan zou men het als met pāduka eene samenstelling vormende, op de wijze van kalambi-kambala, kunnen beschouwen, maar het is een adjectief, en dit kan niet een nadere bepaling van een adjectief en evenmin van een werkwoordelijken vorm wezen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bij hedendaagsche schrijvers treft men dikwijls vormen op end aan als deelwoorden, maar dat is een Germanisme, vreemd aan de volkstaal.

mag, Tombul. ma(h), Bataksch mar, mer, Malagasi mi, Mal. ber. Om 't onderscheid te doen uitkomen, laten we hier eenige voorbeelden volgen, eerst van woorden gevormd met a, ma, natuurlijk eigenschapswoorden.

Oj. atakut, matakut, bevreesd, Tag. matakot, Maori mataku, Samoa mata'u, Bataksch matahut; Oj. atuha, matua, oud, Malag. matua, Tonsawangsch matuwa, Fidji matua, Day. batua; Ibanag, Sangirsch mapia, goed; Bis. halayo, ver, Tag. malayo; Oj. awulu, mawulu, behaard, Day. habulu; Oj. aputih, maputih, wit, Day. baputi, Bikol, Tag., Bis. maputi; Oj. mahayu, ahayu, Bis. maayu, schoon, goed; met anderen stam Bat. madengan en Tag. magaling; Iloko mabasa, nat, maar ook \*nat worden, zich toevallig nat maken».

Voorbeelden van woorden gevormd met het tweede stel prefixen, zijn: Iloko ag basa, zich wasschen; agani, rijst snijden; agtulungtulung, elkander helpen; Ibanag magamat, zich 't gelaat wasschen; magagal, roepen; Tag. magahit, zich scheren; magkastila, zich als een Spanjaard gebaren, doen als een Spanjaard; magkapitan, de waardigheid van kapitein bekleeden, kapitein zijn; magmabuti, zich voor schoon (mabuti, schoon, uit ma en buti, schoonheid) houden; Bat. marabit, een kleed aanhebben, zich aankleeden (vgl. Tag. magtapis, een tapis aanhebben of aandoen, Ibanag magbarawasi, zich kleeden); Bat. marbunga, bloemen hebben, bloeien; martarutaruan, een weddingschap met elkaar hebben (vgl. Iloko agtulungtulung, elkaar helpen).

Uit deze laatste voorbeelden kan blijken hoe de begrippen «bloemen krijgen», «gaan bloeien» en «bloemen hebben» elkaar raken; evenals «een kleed aandoen, zich kleeden» en «gekleed zijn». De overgang van «hebben» tot «krijgen», van «in een toestand verkeeren» tot «in een toestand komen», is die van rust tot beweging. Het is dus wel te verklaren dat Oj. a en ma niet enkel een «hebben», maar ook een «krijgen, nemen» uitdrukken; in 't eerste geval vormen ze eigenschapswoorden, in het tweede woorden van beweging, werkwoorden.

Al de beteekenissen die in de Filippijnsche talen de werkwoorden met ag en mag vertoonen, komen dan ook toe aan de Oudjavaansche werkwoorden met a en ma. Dus is akurën, makurën niet slechts «een vrouw hebbende, getrouwd», maar ook «een vrouw nemen, trouwen»; as ib ū, mas ib ū is «zich baden», vgl. Iloko ag bas a, zich wasschen; aw iku, maw iku, «monnik worden, zich als monnik voordoen, monnik zijn»; aputih, maputih is «wit», en «wit worden»; akëmul putih, «wit-gesjaald», en «een witte sjaal omdoen»; ahyas, mahyas, «getooid», en «zich tooien», Mal. bërhiyas.

In 't kort kan men dit aldus uitdrukken: in 't Oj. hebben a, ma tevens

de functie van a', ma' overgenomen; hetzelfde is geschied in 't Mak. en Bug., alsook in 't Dayaksch. Omgekeerd heeft in 't Maleisch bër, etymologisch = Filippijnsch mag een ouder ba = Day. ba, Oj., Mak., Bug. ma vervangen; dus is Mal. bërnāma, genaamd, een adjectief, doch bërlayar, zeilen, een werkwoord.

Het is niet onwaarschijnlijk dat ook het Javaansch eenmaal den gesloten vorm van 't prefix bezeten heeft. Een spoor daarvan vindt men in marapwi, naam van den vuurspuwenden berg Mërapi, uit mar en apwi, vuur; marh ya en marh yang, bidden, iemand die zekere priesterlijke waardigheid bekleedt. De normale vorm van 't voorvoegsel in 't Jav. zou wezen mä', doch r als plaatsvervanger van den gutturalen triller is niet geheel zonder voorbeeld, bijv. in turut, bijvorm van tüt (dit uit tu'ut), en ook het Dayaksch heeft bara, waar men baha verwachten zou = Tombulusch maha, Bisaya maga, Iloko aga.

De met a en ma in 't Oj. gevormde werkwoorden kunnen zoowel intransitief als transitief optreden. Tot de eerste soort behooren bijv. aturū, maturū, slapen; awungu, mawungu, atanghi, matanghi, wakker worden; mojar, zeggen; macarita, vertellen; asū, masū, krijten, jammeren. Hierbij sluiten zich aan ettelijke intransitieven die meestal aan reflexieven in onze taal beantwoorden; bijv. adyus, madyus, zich baden, hoewel ook wij hiervoor eenvoudig baden, zeggen; masibū, asibū, zich baden; ahyas, mahyas, zich tooien; erang, merang, zich schamen (als adjectief: beschaamd); matěmahan, zich metamorfoseeren.

Is het stamwoord een concreet substantief, dan kan't werkwoord gelijkheid of gelijkenis uitdrukken, bijv. awiku, mawiku, als monnik optreden, zich voordoen, maar ook: monnik zijn of worden. Ook zekere waardigheid bekleeden: apatih, mapatih, Patih zijn. Transitieven zijn: aweh, maweh, geven, laten, afstaan, veroorzaken; awarah, mawarah, onderrichten; olih, molih, verkrijgen, winnen, overwinnen; akon, makon, bevelen; atakwan, matakwan, vragen, meestal intransitief, zeldzamer transitief, bijv. matakwan unggwanta, (hij) vraagt waar gij zijt. Mānak, een kind krijgen, baren, is eigenlijk intransitief. Evenzoo aputra, maputra, zonen krijgen.

Eigenaardig is 't gebruik van ma in uitdrukkingen als maputra, jegens (zijn) zoon; maprabhu, jegens zijn heer; makāka, jegens (zijn) ouderen broeder; marāma, jegens (zijn) vader. Bijv. asihnira maputra, zijn liefde jegens zijn zoon, Rām. 2, 71; māsiha mawēkā, zal liefderijk zijn jegens zijn kind, Smaradahana.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Inderdaad komt KO. II, 2 mäsidakētan, belendend, voor, doch elders asidakētan; het zal hier wel eenvoudig een andere spelling van mazijn.

Het onderscheid tusschen de werkwoordelijke vormen met a, ma en die met um, m is, in 't algemeen gesproken dit, dat de laatsten bepaald perfectief zijn, de eersten niet. Dus beteekent ak emit, makemit, bewaken, bewakende; bijv. sang makëmit palëmbuan, degene die de kraal bewaakte, d.i. de bewaker van de kraal, Rām. 2, 13; de sang nāthākĕmita irikang bhūmi, dat de vorst de aarde zal behoeden, 3, 84; ak ĕmitarisang gurupatnī, hij moet passen op de vrouw des meesters. Adip.; akemitana, hij moet passen op, ib. Doch kumemit ri Dh., hij paste op, trad op als bewaker (op dat oogenblik) voor Dh., Bhārata-Y. 231. Hetzelfde geldt van arakşa, passen, hoeden: arakşeng lembu, Adip.; rumakşa, wacht houden (i, over): rumakşe sang P., z. v. a. behoedde, Bhar. Y. 151; tar wenang rumakşa, niet in staat (toen) te beschermen, z. v. a. te heerschen; angrakşa is «voor de veiligheid zorgen», ar. ring Kurupati, den Kuru-vorst beveiligende (imperfectief). Asahur is 't woord nemen, een redevoering houden; sumahur, antwoordde. Nog een paar voorbeelden van eenigszins anderen aard; akëtër, makëtër, vertolking van Skr. kampita1, bet. met beving vergezeld, bevende, dreunende, sidderende, trillende > (en van de stem: trembleerende); bijv. patër akëtër, 't onweêr dreunde, Bhar. Y. 479; beven, sidderen, trillen, 535; 545; Bhoma-K. 6. Kumětěr, sidderde (perfectief, z. v. a. begon te sidderen); kumětěr arěs, sidderde van angst (eig. beangst), Bhār. Y. 555; Adip. 49, 108; trilde, beefde, Bhar. Y. 591. Men vergelijke nog akidukus, makidukus, een ineengedoken houding aannemende, wegduikende, wegschuilende, o. a. AW. 53; tahen ri jro rajyakidukus akemul panghub, de boomen in den Kraton schuilden weg door zich in de schaduw te hullen, Bhar. Y. 512. In 't Skr. zou men zeggen lina. Daarentegen is angidukus gelijk Skr. alīyata, drukte zich dicht tegen (iemand of iets) aan; asinglar angiqukus amëndëm ing çawa, op zijde wijkende drukte zij zich (Duitsch: schmiegte sich) voorover vallende op de borst tegen 't lijk aan, Bhar. Y. 590.

Het onderscheid dat in het Tagalog gemaakt wordt tusschen de werkwoordsvormen met u m, m en mag, komt slechts ten deele overeen met dat
in 'tOj. Wanneer mili, van bili, Oj. wëli, Mal. bëli, beteekent «koopen»,
maar mag bili, verkoopen, dan is het duidelijk dat het eerste een mediaalvorm is, in overeenstemming met de functie van 'tprefix-infix in Oj. Magbili, verkoopen, eigenlijk: ruilen, een ruil doen, staat geheel op dezelfde
lijn als bijv. mag bigay, geven, Oj. maweh, aweh. Dus ook in dit opzicht
bestaat overeenstemming. Maar bij veel werkwoorden, naar 'tschijnt steeds

Dit kampita is 't part. van kampate, beven, sidderen, beteekent dus ein beving gekomen, bevende, sidderende, en niet het part. van 't causatief kampayati.

transitief genomen, duidt de vorm een veelheid van handeling of personen aan, in tegenstelling tot den vorm met u m; dus maggawá, veel doen, of doen van velen, doch gumawá, doen. Intusschen vereischen de imperfectieve tijden steeds een reduplicatie, bijv. magsusulat, zal veel schrijven; nagsusulat, schrijft, is bezig met schrijven, zoodat maggawa op zich zelve geen imperfectieve beteekenis heeft. ¹ Ook in 't Bataksch zijn er afleidingen met mar, die op een meervoud van bezitters doelen, of op de grootte er van; bijv. marrara, rood, van veel vruchten; marbolon, zeer groot. ² In tegenstelling tot het Tagalog zijn deze vormen alle eigenschapswoorden.

In 't voorbijgaan zij opgemerkt dat eigenschapswoorden als attribuut ook zonder voorvoegsel gebezigd worden; bijv. alas göng, een groot woud; masënö bāng, met rood schijnsel; akëmul putih, wit-gesjaald; agawe hala, kwaad doen. Dat men tusschen beide vormen weinig of geen logisch onderscheid maakt, blijkt uit plaatsen als Rām. 2,2: tuñjung putih pwa ya-ta tuñjung mabāng, witte lotussen en roode lotussen. Ondubbelzinnig substantieven, die in 't Oj. niettemin als adjectief dienst kunnen doen, zijn zulke Skr. abstracta als krodha, toorn; çakti, kracht; yukti, geschiktheid, behoorlijkheid; tuşți, tevredenheid; siddhi, volkomenheid, en dgl., die herhaaldelijk in 't Oj. «toornig, krachtig. geschikt, behoorlijk, tevreden, volkomen» beteekenen. Trouwens ook in 't oudste Indisch zijn er substantieven, die als adjectief gebruikt worden, soms met wijziging van accent: sáhas, geweld, zege; geweldig, zeeghaftig; yáças, aanzien, yaçás, aanzienlijk. Nog vaker komen in 't Pāli substantieven als adjectief gebruikt voor.

De imperatief der intransitieve werkwoorden wordt gevormd door a en ma te vervangen door pa. Dus patur ū, slaap! pawungu, patanghi, word wakker, sta op! pawiku, word monnik! pastrī, neem een vrouw, trouw! Een enkele maal wordt den imperatief nog het conjunctief-futurum-suffix toegevoegd; pawungw-a, word wakker! pājara, doe mededeeling!

De eigenschapswoorden hebben, uit den aard der zaak, geen imperatief. Wel kunnen ze verbonden worden met het conjunctief-futurum-suffix: (m) a putih a, zal wit zijn of worden; mabānga, zal rood zijn of worden. Dit stempelt de adjectieven niet tot werkwoorden, dewijl ook substantieven en voornaamwoorden het suffix aannemen. Als bijwoorden gebruikt, kunnen eigenschapswoorden in den bijwoordelijken of modalen imperatief voorkomen. Deze vorm kan eerst later behandeld worden.

<sup>1</sup> Totanes, Arte (1865), p. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. d. Tuuk, Tob. Spr. p. 110, waar deze vormen als werkwoorden beschouwd worden.

# D. Gebruik van de voorvoegsels ang en mang.

Dit tweelingprefix, dat zoowel bij enkelvoudige als bij samengestelde werkwoordstammen voorkomt, wordt op de volgende wijze met den stam verbonden.

Als ang, mang verbonden wordt met een stam, welks beginletter een klinker, h, g, j, d, dh, r (ook r = rĕ), l (ook l = lĕ) is, dan heeft er geen klankverandering l plaats. Dus (m) angadĕg van adĕg; (m) anginte van inte; "usap van usap; "arĕki van arĕki; "unyakën van uni; "hanākën van hana; "her van her; "göng van göng; "gĕsĕngi van gĕsĕng; "gyāken van gya; "janma van janma; "jambakakën van jambak; "jugjug van jugjug; "ḍaṇḍa van ḍaṇḍa; "dadi van dadi; "dohi van doh; "dhik van dhik; "rĕngö van rĕngö; "rusak van rusak; "rahupi van rahup; "layang van layang; "lĕpasakĕn van lĕpas; "lilir van lilir; "lwangi van lwang.

Aanm. Betrekkelijk zelden, zoowel in de Oorkonden als in de HSS., komt het voor, dat vóór j, d en d de n g is overgegaan in de nasaal van de klasse waartoe de beginletter van den stam behoort; bijv. a ñ j a m ah van jamah in KO. III, 5, doch angjamah in VIII, 4; añjenek BY. 545; añjrah van jrah; mandander van dander, KO. XXX, 46; mandadi van dadi, Tantu. Wat in 't Oudjavaansch uitzondering schijnt, is regel in de nieuwere taal, maar zonder twijfel hebben beide wijzen van uitspraak reeds vroeg naast elkaar bestaan en zijn ze even oud; en licht te verklaren beide als regelmatige, hoezeer verschillende ontwikkelingen van een nog ouder klank, namelijk de Anuswāra. In verloop van tijd heeft deze Anuswāra den klank van den gutturalen neusklank aangenomen, hetgeen echter gebeurd moet zijn nadat het Sanskrit-alfabet op Java was ingevoerd. Ten tijde toen de sluitletter van ang, mang nog als de Skr. Anuswara klonk, kon ze licht overgaan in de nasaal van de klasse waartoe de beginletter van den stam behoort; en verder kon uit nd, nd, mr, ml door assimilatie ontstaan dd. dd, rr, ll. In 't Ibanag is deze assimilatie regel geworden; in 't Maleisch en Dayaksch is uit mr en ml geworden rr en ll, en hieruit door vereenvoudiging, ten minste in 't schrift, r en l; dus Mal. malainkan uit mallainkan, mamlainkan; Day, marabit voor mamrabit; malahap voor mamlahap; ook vóór h heeft in 't Day, assimilatie plaats; dus mahapit voor mamhapit.

Begint de stam met een k, dan valt deze na de ng uit. Dus (m)ang ĕna, van kĕna; (m)ang inang van kinang; ang umkuma van kumkuma; (m)ang alasā van kalasā.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In de spelling wisselt de C é cak af met de gutturale nasaal.

De beginletters f en s gaan met de sluitende nasaal over in n; bijv. (m) anurun van turun; (m) an ëmbah van sëmbah; (m) an ang is van tang is; (m) an ang hi van tang hi; (m) an ëmu van tëmu; (m) an usup van susup.

De c gaat met de voorafgaande nasaal over in ñ, behalve wanneer de tweede lettergreep van den stam ook met c begint. Dus añandak van candak; (m) añakra van cakra; añidra van cidra (chidra); maar anacad van cacad; anacah van cacah; anuculi van cucul.

De p, w, en meestal ook b en bh, gaan over in m. Bijv. am ejah i van pejah; (m) amanah van panah; mamangkwaken van pangku; (m) am enang van wenang; (m) amaenang van balabar; amarabal van barabal; (m) amukti van bhukti. Het ontbreekt niet aan voorbeelden dat e en eh behouden blijven, waarbij de sluitende nasaal overgaat in e, geheel als in de nieuwere taal; bijv. aebayang van bayang, Smarad.; mambolot van bolot, Tantu; ambwangani, BY.; ambhramara van bhramara, BY. Volgens welken regel de e (eh) behouden blijft of wegvalt, heb ik niet kunnen ontdekken. Alleen zij hier opgemerkt dat men in 't Dayaksch hetzelfde verschijnsel aantreft; zoo komt van bando, Jav. bendu: mamando; maar van belom: mambelom; van bembang: mamembang.

Aanm. Van wetan vindt men (m) angetan, oostwaarts gaan, doch ook (m) angawetan, gevormd uit kawetan, oostwaarts, zoodat angetan wel tot stam zal hebben kwetan, verkorte uitspraak van kewetan, kawetan; vgl. (m) angalor, noordwaarts gaan, van lor; angajawa, naar Java reizen, van kajawa.

Vốớr de beginletter m van een stam gaat de sluitende nasaal van 't prefix over in m, waarna de zoo ontstane mm vereenvoudigd wordt. Bijv. am odana, opvroolijken, van modana. Dat hierin 't prefix ang vervat is, lijdt geen twijfel, als men bijv. BY. 679 leest: amodana mangupasāntwānghariharih. Zoo ook amāngsa, verslinden, van māngsa. Soms vindt men een voorslag a vóór de m; dus angamār, doen verkwijnen, BY. 536; doch daar ook amār = mār voorkomt, zou men als stam ook amār kunnen beschouwen. In elk geval is te vergelijken Jav. angēmacan van macan. Bij stammen met l beginnende, treft men meermalen zoo'n voorslag aan; bijv. ang-alaga voor 't meer gewone ang-laga. In 't Sundaneesch is, gelijk men weet, de voorslag van een a, of, wil men, 't gebruik van nga instede van ng nog in andere gevallen gebruikelijk; zie Coolsma, Soend. Holl. Wdb. (1884), p. XV. Zoo zegt men zoowel ngadölö als nölö; 't eerste beantwoordt aan Oj. ang dělö, het tweede aan an dělö, an dělěng.'

Het eenigste voorbeeld van ang verbonden met een stam die n tot be-

ginletter heeft, is anindā, in aninda dewata mwang ring sarwwabrata (zie KBWdb., I, 516 i. v. ninda); ook hierin is ng geassimileerd aan n, en daarna de dubbele medeklinker vereenvoudigd.

De beteekenis van den vorm met prefix ang of mang is, gelijk reeds opgemerkt, die van een imperfectief, in tegenstelling tot den vorm met um. Tevens duidt de vorm aan dat de handeling gewild, opzettelijk is en een pogen aanduidt, waarbij in 't midden gelaten wordt of de poging al dan niet slaagt. Bijv. añ akra is «op iemand den discus slingeren, iemand met den discus pogen te treffen»; mapanah «op iemand schieten, iemand met pijlen willen treffen». Het overeenkomstige passief van añ akra is cinakra; wil men echter aanduiden dat de poging geslaagd is, dat de persoon op wien men het gemunt had, geraakt is, dan zegt men kacakra. Intusschen ligt in den passiefvorm met in niet zoozeer 't imperfectief begrip, als wel dat van eene opzettelijke handeling.

Verder drukt de hier behandelde vorm uit: een gelijken op't stamwoord. Bijv. añakra, als een rad draaien, van cakra; añampaka van campaka, is «als een campaka-bloem zijn»; ambhramara, «als eene bij doen», BY. 195; anglwah, «als een waterstroom vlieten»; mangarnnawa, «een zee gelijken», BY. 589. Nu wordt, gelijk we gezien hebben, een gelijken ook door a of ma uitgedrukt. Het onderscheid tusschen beide vormen is nauwelijks merkbaar, doch oorspronkelijk zal de vorm met a of ma wel beteekenen een «gelijkend zijn», die met ang of mang een «doen als» het stamwoord. Ook de vorm met um kan een gelijken aanduiden, doch meer bepaaldelijk een «zich voordoen, zich gebaren als»; bijv. kumëmbang van «këmbang is te vertalen «zich openen, ontluiken als een bloem». Vgl. zulke woorden als in 't Njav. kumëlanda en gumisa.

Wanneer van een stam een afleiding met a of ma, en een andere met ang of man g bestaat, dan heeft de eerste een intransitieve, de tweede een transitieve beteekenis; (m) ady us, baden, zich wasschen, doch (m) an gdy us, een ander wasschen; (m) as irām, zich besproeien, (m) an irām, besproeien. Evenzoo in 't Nj. ad us en and us; ac ukur, zich scheren, afiukur, een ander scheren. Hetzelfde vindt men terug in 't Ibanag; bijv. magamat, zich 't gezicht wasschen, mangamat, een ander 't gezicht wasschen; mabbaggan, zich wasschen, mamaggan, een ander wasschen; makkabang, zich krabben, mangabang, iemand krabben. Hieruit blijkt dat Oj. a of ma, ingeval de vorm intransitief-reflexieve beteekenis heeft, beantwoordt aan Filipp. mag, Sangir me', Bat. mar (me'r). Heeft de vorm met a, ma possessieve beteekenis, bijv. in (m) ahurip, levend, dan is a of ma = Filipp., Sang., Bat. ma, en in zoo'n geval heeft de vorm met a of man g eene factitieve beteekenis; dus (m) an gurip is «levend maken, doen leven

of herleven. Evenzoo in 't Ibanag: van tolay, leven, komt matolay, levend, maar manolay, levend maken, tot leven brengen.

Wordt een vorm met prefix an g of man gekoppeld aan een passief met in, dan krijgt het geheel de beteekenis van een wederkeerige handeling, bijv, afiid ra-cinid ra, elkander trachten te verschalken; angakusingakus, elkander met de Ankuça steken. Deze vorm, die volkomen met den in 't Njav. gebruikelijken overeenstemt, komt, voorzoover ik heb nagegaan, niet in de oudste geschriften voor; in deze laatste wordt het wederkeerig werkwoord regelmatig gevormd met behulp van silih; voorbeelden van de wijze waarop dit silih met het stamwoord verbonden wordt, vindt men in [dezen herdruk, p. 182].

De imperatief vereischt steeds een sterken vorm; derhalve wordt ang of mang vervangen door pang; bijv. panëmbah, maak een eerbiedige buiging! terwijl de indicatief is (m) anëmbah. Dezelfde sterke vorm is een vereischte in eenige andere gevallen, volgens vaste regelen die in de Syntaxis tehuis behooren.

Een beleefde vorm van imperatief, eigenlijk een verzoek, wordt uitgedrukt door at of t te voegen vóór den vorm met ang, ingeval eene imperfectieve handeling bedoeld wordt; is deze echter perfectief of passief dan volgt op at of t de stamvorm. Bijv. t-anganti, wacht, toeft! (verzoek ik u); t-anglilir, kom weêr bij (bid ik u)! t-anganugrahane nghulun, geef mij als gunstbewijs (verzoek ik)! Daarentegen at rëngö ta wuwus mami, hoor toch i (bid ik u) onze woorden! t-asö, ruk op! t-angsö tebu, treed toch nader, Dame! t-angkat telu, maak u dan op, ga mee! at tugël tën das ikang Daitya, snijd den hals af van den demon! t-alap t-ulihakën i kadatwanta, neem hem, keer met hem terug naar uw residentie! Werkwoordelijke vormen met het prefix a blijven na t onveranderd; bijv. swāmi t-awungu t-abangun ta tuhan, mijn gemaal, word wakker, sta op toch, heer!

Aanm. 1. Voor t vindt men wel eens in de HSS. een schijnbaar ta, o.a. in tāng kat, tāng sō, maar nooit tāsō. Daar de eerste lettergreep van tang sō, tang kat buitendien lang is, bewijst de spelling met  $\bar{a}$  niets. De bewering in 't KBWdb. II (1899), 547, dat ta \*zijn klinker verliest om de versmaat wordt te niet gedaan door 't feit dat juist in proza, uitsluitend op plaatsen die iets bewijzen, gebruikt wordt at en t.

Aanm. 2. Soms worden achter vormen als tucap de conjunctief-aan-

<sup>1</sup> In 't Oj. is deze vorm passief.

Dit voorbeeld wordt ook opgegeven in KBWdb. II, 547, kol. 2, maar met foutieve scheiding. De eigenlijke, bevelende imperatief van awungu is pawungu; tawungu is onzin.

hechtsels a en ën gevoegd; bijv. tucapa Kurunātha, «worde gesproken van den heerscher der Kuru's, laten wij spreken over den h. der Kuru's», BY. 36; tucapën iki sawang sang dewī, «wij zullen (of moeten) nu spreken over 'tvoorkomen der Vorstin», BY. 39. 1

Van intransitieven komt, voor zoover wij weten, alleen ën voor; dus  $tas \ddot{o}n$ , z. v. a. vooruit! een bijwoordelijke imperatief. Geen van deze vormen met suffix  $\alpha$  of en heeft de beteekenis van een verzoek.

#### E. Passiefvorm mef in.

In is voorvoegsel bij stammen die met een klinker, invoegsel bij dezulke die met een medeklinker beginnen, op de wijze van um. Dus in ucap van ucap; inayat, inayatakën van ayat; inujaran van ujar; ininum van inum; kinon van kon; tinëmu van tëmu; pinanah van panah; cinakra van cakra; winëkas van wëkas; sinurat vansurat; ninindā van nindā; hiner van her; inabhiwāda van abhiwāda.

De beteekenis van dit passief is deze, dat de handeling welke van den bewerker, d. i. 't logisch onderwerp, uitgaat, met opzet geschiedt of geschiedde, waarmede zich het begrip verbindt van eene poging en eene imperfectieve handeling. Of de poging al dan niet slaagt, kan alleen blijken uit het verband; bijv. (Prātipeya) matipinupuh de ni sang Bhīma, P. sneuvelde gebeukt door Bhīma, BY. 260; kena çara pinanah de nirang Bāyuputra, hij werd door pijlen getroffen, beschoten wordende door den zoon des Windgods, BY. 259.

Aan dezen vorm wordt geen verschil van tijd aangeduid; de handeling die ondergaan wordt kan zoowel in 't verleden als in het tegenwoordige gedacht worden. Vandaar dat wij dien menigmaal met ons verleden deelwoord hebben te vertalen, bijv. walulang inukir, uitgesneden leder, AW. 59; wwadnya kadīnukir, de wortels waren als gebeiteld of gebeeldhouwd, AW. 155; in beide gevallen zou 't Skr. hebben utkīrņa. Altoos echter wordt de handeling, hetzij verleden of tegenwoordig, als opzettelijk gedacht.

Hoewel het passief met in zoowel predicatief als attributief kan gebruikt worden, is het vormelijk een naamwoord, even als 't Indogermaansche deelwoord zulks is. Dit blijkt uit twee eigenaardigheden: vooreerst hieruit dat van samengestelde werkwoorden op i, bijv. (m) an gayati, (m) an gujari, de i vervangen wordt door an; dus in ayatan, in ujaran. Verder blijkt het uit de wijze waarop 'tlogische onderwerp kan uitgedrukt worden;

¹ Voor tucapa zegt de nieuwere taal kocapa, meermalen verkeerdelijk verkort tot kocap.

men kan zeggen bijv. kinon de sang nātha, hij werd of wordt bevolen door den vorst; in welk geval de constructie overeenkomt met de onze, waar wij «door» bezigen. Maar men kan ook zeggen sinirām ning amṛta, besproeid met nektar, Ādip., en ni is de Genitief-partikel. Wel is waar is er onderscheid te maken tusschen de en ni, want de is «door toedoen (van)», en ni of i is in 't gegeven geval «door, met», maar ni is toch nooit een instrumentaal-partikel, zoodat in sinirām ni bepaaldelijk 't begrip ligt van «ondergaande eene besproeiing van nektar». Even ondubbelzinnig zijn constructies als tinon-mu, door u gezien wordende; pinanah-nya, door hem beschoten wordende.

Aanm. In plaats van in vindt men vóór klinkers soms ing op Nieuwjav. wijze, bijv. in 't reeds boven vermelde angakus-ingakus, Sutas. 100, a., doch volgens mijn waarneming komt dit alleen voor in betrekkelijk late geschriften van de 14de eeuw.

Bij werkwoorden op akën heeft voorvoeging van pa en dan invoeging van in plaats, tenzij de samengestelde stam reeds een prefix bevat. Dus pinagawayakën van gawayakën, eenvoudige naamw. st. gawe; pinaguñëpakën van guñëpakën; pinarabyakën, tot vrouw genomen worden, van parabyakën, eenv. nw. st. rabi; pinatapākën, van eenv. st. tapa. Het is duidelijk dat deze vorm eigenlijk het passief is van (m) agawe, werkt, doet, (m) arabi, trouwt, waarachter de oude partikel akën «naar, met», gevoegd wordt, zoodat het samengestelde woord de beteekenis krijgt van «te werk stellen, tot stand brengen», en «tot iemands vrouw maken». Heeft de secondaire stam reeds een prefix, dan blijft de voorvoeging van pa achterwege; dus van pinton: pinintonakën, »ten toon gesteld worden». De secondaire stam kan reeds pa, zelfs pang tot prefix hebben, bijv. pinasrahakën heeft tot sec. stam pasrah, niet srah; pinangrakëtakën, voor wien een maskerdans gehouden wordt, Ādip. 150, van pangrakët, niet van rakët.

Werkwoorden op i, die in 't actief ang of mang voegen vóór den met prefix ka voorzienen stam, behouden ka in 't passief. Dus actief angawruhi, neemt kennis van, verkent; passief kinawruhan. Daarentegen piniwruhan, ingelicht, onderricht, omdat dit reeds als sec. stam piwruh heeft.

Aanm. 1. Als imperatief passief, die echter niet bepaald imperfectief is en dus niet bij 't passief met in behoort, treedt op de stam. Daar onze taal geen eigen vorm heeft voor den imper. passief, zullen we in de vertolking den imper. actief gebruiken. Voorbeelden zijn: kon! beveel hem (of haar, of hun), dat het passief is van pakon, indicatief (m) akon; alap ta denta sang angaran dewī K., neem gij (worde door u genomen,

passief van malap) zij die prinses K. heet; kon mangsula, beveel hem om terug te keeren; pintakāsih tayakon mānaka, verzoek hem om een kind te verwekken; gělěk! pangan tahi nilěmbungku, in u m uyuhnya, děmwani silitnya! gauw, eet den drek van mijn os hier, drink zijn pis, blaas in zijn achterste, Ādip. 14; at rěngökěn teka sapatha samaya, pamang mang mami ri kita, hoort naar dezen eed enz. K.O.; tinghali denta, zie het! pějahi pwāku, dood mij dan! kawruhi, verken het! AW. 144; tibākěn, laat hem vallen! pasukakěn, laat hem binnentreden! Skr. praveçyatām; mah patrěm těkěmakěn i těnggěk ni N., daar! druk den dolk met de vuist in den hals van N.! BY. 518; patyani, dood hem! Het grammatisch onderwerp, logisch voorwerp, bij dezen vorm, moet steeds een bepaalde persoon of zaak zijn.

Aanm. 2. In waarde niet verschillend van den passieven imperatief in Aanm. 1 schijnt te zijn die welke de prepositie i of ri voor zich heeft; bijv. deya-nyu i pati, laat hij door uw toedoen gedood worden! KO. I, 3; i wruhan en ri wruhan, daarvan moet kennis genomen worden! KO. 1

### F. Werkwoordelijke vorm met voorvoegsel ka.

Door dezen vorm wordt te kennen gegeven dat iemand of iets in zekeren toestand gekomen is, het resultaat eener werking ondervindt, bijv. ka ton, in 't gezicht gekomen, zichtbaar geworden, blijkbaar, van den st. ton, waarvan tumon, ziet, zag; (m)anon, ziende, ziet (imperfectief); kandeg, tot stilstand gekomen, doch umandeg, stond stil; kangen, in gedachte verdiept, van angën, gedachte; kanggëk, gestuit; kandëk, verzakt; kalah (eig. kālah), bezweken, zwichtte; ke pwan, in benarden toestand geraakt of gebracht, Skr. vyākulita, maar mepu of epu, verlegen, radeloos, Skr. vyākula; van kepwan is verder afgeleid (m)angepwan, zich in benarden toestand, in verlegenheid gevoelen, Adip. 70, Sutas. 9, b; kelik, verafschuwd, gehaat; maar melik of elik, afschuw, tegenzin hebbende; kombak, in golving geraakt, in beroering gebracht, van umbak, golf; katuluy, voortgezet, van tuluy, voort, voorts, aanstonds, waarvan ook tumuluy, ging voort; kajar, geleerd, Lat. doctus, en ook: vermeld; kadyus, gebaad, gewasschen, passief perfectief van (m) andyus, iemand baden of wasschen; kālap, genomen, geroofd, Adip. 84, maar (u) malap, nam, roofde; kālapan, beroofd, wien iets ontroofd of ontvoerd is; kānginan, door den wind getroffen of bewogen; kagenteran, door den donder getroffen of bereikt; kahilangan, door verlies getroffen, verlies geleden hebbende, bijv. kahilangan lembu, zijn koe verloren hebbende,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. [het Appendix hierachter, sub I, slot].

Adip. 151, van hilang, verdwenen, te loor gegaan, Skr. naşţa; kedĕkan met den voet getrapt, vertrapt geworden; kāsih, bemind, geliefde; kāhasan, doorzworven; kāmpiran, aangedaan (op reis), even bezocht, B. K. 33; kāweşa (voor kāweça), bezeten, Skr. āvişţa; kaharëp en kahyun, gewenscht, begeerd, gewild; subst.: wensch, begeerte, wil; kari, kāntun, achtergebleven, van ari, waarvan (u) mari, hield op; kacunduk, bereikt; kaj uruhan, (met iets als siroop) bedropen; kadawuh, neêrgekomen, neêrgevallen, maar dawuh, viel of kwam neêr; katakis, afgeweerd; katatakut, zeer geducht; katibā, ten val gebracht of geraakt, BY. 172; 251; 597, doch tibā, valt, viel, en tumibā, kwam bij 't vallen, bijv. pějah tumibāring kunda, kwam dood neer in de vuurgroeve, terwijl (m) an i bā is «neerzijgen» (imperfectief); mār mūr c chānibā ring lemah, zeeg amechtig op den grond, BY. 138; katrasan, katrësan, door schrik bevangen, van Skr. trāsa; katwang, geëerbiedigd, vereerd; Vorst; katëmu, zoowel «samengekomen met» als «aangetroffen, gevonden, ontmoet, in welke laatste beteekenis het als p. p. p. van (m) an ëm u te beschouwen is; kagyat, verrast, onthutst, verschrokken, van gyat, plots; kacakra, door den discus geraakt; katama, z. v. a. doorgrond, volledig geleerd, bijv. i tělas ning aji katama de sang Kaca, nadat de leer door K. doorgrond was, Adip. 66; katama de nira tang dhanurweda, 91. Letterlijk vertaald zou dit katama in 't Skr. weergegeven kunnen worden met pravișța, dat evenals ons chinnengetreden > zoowel passief als intransitief kan wezen, bijv. < het huis werd binnengetreden » en «ik ben 't huis binnengetreden». Reeds het grondwoord tama is nu eens «door en door ervaren» (in een wetenschap of kunst), bijv. Ram. 11, 28, Adip. 105; dan weer door en door gekend, (dhan urweda) huwus tama denira, Adip. 157; het hoofdbegrip dat in tama ligt is dat van «ingaan», vgl. Mak. antama, Bug. utama, binnengaan; van tama komt o.a. ook tumama: tumameng kadatwan mahārāja, hij ging 't paleis des konings binnen, Adip. 14, a. Bepaald en uitsluitend passief is kataman, doordrongen, bezield, bijv. kataman hirang, z. v. a. van schaamte vervuld; katunwan, in brand gestoken, verbrand, als passief van tumunwani, stak in brand; kadadak, plotseling, onverhoeds in zekeren toestand geraakt, kadadak çîrnna, onverhoeds gedood; kapalayu, kapalajeng, op den loop gegaan, op de vlucht geslagen (intransitief); kapalu, gebeukt geworden; karëngö, in 't gehoor gevallen, ter ooren gekomen, hoorbaar, doch ook «door 't hooren te weten gekomen»; kapupuh, te'pletter geslagen, raakte verpletterd; kamānusan, door menschelijk gevoel aangedaan; kalenger, in zwijm gevallen, Skr. murchita; kalukaran, ontkleed; kalulun, meêgesleept (als door golven); kaluputan, zich vergrepen hebbende, Skr. aparāddha; kalalu, uitermate (groot, enz.), voorbij, verder, Skr. atīta, feitelijk niet in beteekenis verschillende van ati, Ojav. lalu; kasah, gescheiden, tankasah, onafscheidelijk; kahala, gehavend; kasilëm, ondergezonken, verdronken; kahawan, begaan, betreden; kahënti, tot den laatste toe, van hënti, ten einde, uit, (het is) op; kapanasan, door de hitte overmand, van de hitte lijdende; door drift overmeesterd, verbitterd; karuhun, voorafgegaan, verzeld; kahabalang, weggeslingerd: gupuranyarubuh, cawiri kahabalang. Hariw. 42, a; kabwang dhwastakahabalang musuh nira A. W. 87, waar het figuurlijk z.v.a. «weggevaagd» = Skr. dhvastais; karës, geducht, gevreesd, doch (m)a-rës, beducht, bevreesd, vervaard; kahīsan, besproeid, bevochtigd, van hīs, 't vloeien, gudsen.

De hier gegeven voorbeelden zullen voldoende wezen om duidelijk te maken dat de vorm met ka overeenkomt met ons zgn. part. perf. pass., hetwelk geenszins altoos passief (in grammatischen zin) is, maar evenzeer mediaal kan zijn, en daarenboven bij den Skr. aorist behoort, niet bij 't perfectum. Dit komt helder uit in 't Skr. in voorbeelden als patita, gevallen; upavista en nisanna, gezeten; gata, gegaan, zich bevindende; sthita, Duitsch egestanden, bij ons estaande; dhāvita, aan 't loopen gegaan; palāvita, gevlucht; prarudita, in schreien uitgebarsten; supta, in slaap gevallen, in slapenden toestand; mrta, gestorven; pīta, gedronken en gedronken hebbende; drpta, trotsch, dartel, geil; matta, in een roes. dol, uitgelaten. Evenzoo in 't Latijn profectus, reversus, situs, potus, pransus, locutus, enz., en in onze taal gevallen, geseten, gelegen, weggeloopen, gevlucht, gestorven, binnengegaan, enz. Sommige woorden kunnen beide opvattingen in zich vereenigen, zooals Ojav. katemu, en in 't Skr. pravista, en ook in onze taal kan van een menigte woorden als slaan, varen, loopen e. dgl. het zgn. part. perf. pass. in tweederlei functie voorkomen. Dus heeft in chij is op de vlucht geslagen» het Verl. Deelwoord intransitieve beteekenis, wanneer de vorm (met het koppelwoord) de Volm. Verl. T. is van shij slaat op de vlucht», maar is het passief als Volm. Verl. T. van «de vijand wordt op de vlucht geslagen». In 't algemeen kan men als regel stellen dat de vorm met ka, evenals 't zgn. p. p. in onze taal en 't Skr., intransitieve beteekenis heeft hij uitsluitend intransitieve werkwoorden, passieve bij uitsluitend transitieve, en zoowel intransitieve als passieve beteekenis bij werkwoorden die een transitief en een intransitief begrip kunnen uitdrukken.

Het is nauwelijks noodig op te merken dat het een geheel verkeerde voorstelling is, wanneer men zegt dat de vorm met ka afgeleid is van een actief werkwoord. Katon is niet afgeleid van (m) anon, en ook niet van tumon, maar onmiddelijk van den stam ton; kapanasan niet van een mogelijk werkwoord mamanasi, noch känginan van een do mangangini, maar rechtstreeks van panas, hitte, en angin, wind. Wel is waar staan naast dergelijke vormen werkwoorden met transitieve beteekenis, bijv. bij katunwan een manunwani, maar hier blijkt reeds uit den vorm dat katunwan tot den actieven vorm in de verhouding staat van coördinatie, niet van subordinatie, in zeker opzicht zelfs als de oudere vorm van de twee moet gelden. In menig geval bestaat er zelfs geen actief werkwoord naast den vorm met ka, bijv. in gevallen als kahilangan.

Wanneer de vorm met ka bepaald passief is, onderscheidt hij zich van 't passief met in daardoor, dat het laatste een gewilde handeling aanduidt, maar 't eerste eenvoudig een gebeurtenis, een feit, of ook iets wat toevallig geschiedt. Dus zegt men cinakra van iemand op wien een ander den discus afzendt, die men met den discus wil treffen; kacakra daarentegen beteekent «door den discus geraakt».

De vorm met ka drukt meermalen ook een mogelijkheid uit; bijv. katon, blijkbaar; karëngö, te hooren, hoorbaar. In 't Skr. heeft het zgn. p. p. p. ook wel eens deze beteekenis, vooral in samenstelling met a-, an-, ons on; vyakta, blijkbaar, duidelijk, klaar; amṛta, onsterfelijk; adṛṣṭa, ongezien, onzienlijk. Zoo ook in 't Latijn, bijv. in immensus, terwijl in 't Grieksch't zgn. verbaaladjectief zelfs meestal deze beteekenis heeft.

Voorts kan dezelfde vorm, gelijk trouwens elk adjectivisch woord substantivisch gebruikt worden. Bijv. katon, 't blijkbare, blijk; katon ri tan wenanga, een bewijs dat hij niet zal kunnen, Sutas. 79; gati nikang katon, z.v.a. gelijk evident is, BY. 118. Zoo ook kapupul, 't vergaderd zijn: karanani kapupul ning dewa, de reden dat de goden vergaderd waren, Smarad. Natuurlijk kan een aan 't Skr. ontleend p. p. p. eveneens als substantief optreden; bijv. mohita, verbijsterd, en 't verbijsterd zijn, verbijstering, BY. 390. Vooral als de stam als naam- of bijwoord in gebruik is, heeft de afleiding met ka de beteekenis van een abstract substantief, bijv. kahalëp, fraaiheid; kasor, inferioriteit, vernedering. Soms schijnt de voorvoeging van ka overtollig, bijv. in kawaça, macht, dat niets anders uitdrukt dan Skr. vaça, doch in werkelijkheid is kawaça te beschouwen als eene afleiding met ka van 't als adjectief in den zin van \*machtig\* opgevatte waça¹.

Het onderscheid dat in 't Njav. tusschen ka en ke gemaakt wordt, geldt niet voor de oudere taal. Uit eene spelling als kari, kantun make men

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ofschoon het hier niet de plaats is om de naamwoordelijke afleidsels met prefix ka te behandelen, maken we terloops van de abstracta gewag, omdat deze zich uiterlijk niet van de werkwoordelijke onderscheiden.

niet op dat deze woorden een ke bevatten, want alle overeenkomstige vormen, afgeleid van met i of u beginnende stammen, hebben onveranderlijk ke- of ko-; dus van i lu komt kelu, dat onveranderd in de jongere taal is overgegaan, niettegenstaande het onwillekeurig meegevoerd beteekent en dus volgens den thans heerschenden regel kilu zou moeten luiden; zoo ook het nog bestaande kocap en kocapa, ete vermelden. Wel kent het Ojav. een prefix ke, dat dikwijls in ku overgaat, bijv. in kedut, getril, trilling; kedal, gespartel, gestuiptrek; kecap, gestrak; kedap, geflikker; kubwan, Njav. kebon; kebak, overstelping; kebek, vloed!

Doch deze en alle soortgelijke woorden zijn secundaire stammen, die in de Woordvorming een onderwerp van behandeling moeten uitmaken. Hier zij alleen opgemerkt dat de functie van dit kë (waaruit zich ku ontwikkeld heeft) ontegenzeggelijk ten nauwste met die van ka verwant is. Dit blijkt o. a. ook uit de omstandigheid dat secundaire stammen van deze soort, in onze taal overgezet, beantwoorden aan onze met ge gevormde substantieven, welk ge ook bij ons Volm. Verl. Deelwoord gebruikelijk is; men vergelijke bijv. gelach met gelachen; gebrek met gebroken.

Treden de werkwoordelijke vormen met ka op als gezegde, dan worden ze met het onderwerp verbonden zonder behulp van een koppelwoord, aangezien dit ontbreekt. In 't Fransch dient als koppelwoord uitsluitend être, doch in onze taal, naar gelang van omstandigheden, zijn of worden. Is het begrip intransitief, bijv. in katibā, e. dgl., dan eischt ons taaleigen dat wij ons soms van den Verl. Tijd (die nooit aan 't Fransch Imparfait, maar vormelijk en in waarde aan 't Skr. Perfectum beantwoordt) moeten bedienen.

Aanm. 1. Dat ka eensdeels 't geheel voltooid zijn van een handeling, een voldongen feit, een gebeurtenis, anderdeels een collectief-abstract begrip te kennen geeft, evenals ons ge, komt ook helder uit o. a. in het Tagalog. Volgens Totanes, Arte § 272 duidt ka aan, in de eerste plaats, dat «se acaba de hacer, ó suceder alguna cosa», in welk geval het stamwoord verdubbeld wordt, bijv. kaaalis din ngayon ni Pedro, van daag is Pieter weggegaan, eig. «is door P. weggegaan», want de constructie is passief, blijkens den genitief ni Pedro. Ook het onwillekeurige, toevallige, plotselinge ligt in ka opgesloten, bijv. kaginsaginsa, kaalamalam, die men in 't Ojav. met kagyat, kadadak kan vertalen. Ook vormt ka, wanneer 't woord tevens 't suffix an aanneemt, abstracte substantieven, als katakutan, 't bevreesd zijn, vreesachtigheid, kaopahan, belooning, loon. Vgl. voor meer bijzonderheden Totanes (1865), l. c.

Aanm. 2. De functie van Ojav. ka wordt in het Bataksch vervuld door twee prefixen, die naar gelang van omstandigheden dienst doen: Tobasch

<sup>1</sup> Verwant met këbak, vol; vgl. Skr. püra, vloed, met pürna, vol.

ka (spr. ha) en tar, Dairisch ter en kë 1. Het Maleisch heeft ter (en in naamwoordelijke afleidsels ka); Sund. ti = ter, in gebruik = Njav. kë; Mak. tà en ka; Bug. tà (uit tar, blijkens tar-akka), cà en ka²; Fidji ka en ta³.

# G. Gebruik van de voorvoegsels maka en paka.

Maka vereenigt in zich de begrippen van «zekere hoedanigheid aan iets geven, tot iets maken, als iets gebruiken, hebben of beschouwen, iets voorstellen, iets uitmaken of vormen (Fransch «constituer»), tot iets strekken». In den overeenkomstigen sterken vorm ligt het begrip van «in de hoedanigheid of op de wijze van, wat gemaakt of gebruikt wordt tot of voor iets, wat strekt tot, als»; het is in één woord de substantiefvorm en dus ook bijwoordelijke vorm van maka, voorts de imperatief hiervan. Van paka wordt met infix in 't passief pinaka gevormd, waarbij als conjunctief en futurum dienst doet een met paka verbonden part. fut. pass. of gerundief op &n; dus is pakāçrayan (d.i. paka + āçraya + ĕn), «om te hulp geroepen te worden» (afhangende van hiner, gewacht) AW. st. 140, de conjunctief van pinakāçraya, «werd als steun beschouwd, werd te hulp geroepen».

Ter verduidelijking van 't bovengezegde mogen hier eenige voorbeelden volgen.

Makalaga, «tot tegenstander hebbende», z. v.a. tegen: prang ira Pāndawa makalaga Koraweçwara, BY. 7; mapranga makalaga, com te strijden tegen». Makapalana keça ning musuh, de haren zijner vijanden tot palana (zadel) gebruikende, BY. 6. Makādi, tot eersten (voorganger) hebbende: pararyya makadi Bhīma, de Edelen-schare met Bhīma aan de spits, BY. 29; in 't passief pinakādi: dwijawara pinakādi ning laku, de voorname brahmaan (werd) als aanvoerder van den tocht aangesteld, BY. 173; Pratīpa pinankādi nika, Pratīpa werd beschouwd als de eerste van hen, z. v. a. was hun stamvader, BY. 169. Makāwak, tot lichaam aannemende, z. v. a. zich belichamende in: Triwikrama makāwak ikang triloka, Triwikrama (de drie werelden doorschrijdende) zich belichamende in de drie werelden, BY. 75; passief: sakweh bhaţāra pinakāwak nira, alle goden werden door Hem als lichaam aangenomen, werden in Hem belichaamd, strekten hem tot lichaam, BY. 76; mas pinakāwaknya, z. v. a. zijn lichaam bestond uit goud; vgl. het gebruik van Jav. ginawe. Makabhasma, een hoop asch vormende, als asch zijnde: de wi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie V. d. Tuuk, Tob. Spr., 2<sup>c</sup> Stuk (1867), § 108—§ 112, en vgl. § 100 en § 147, voor meer.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Matthes, Mak. Spr. (1858), blz. 92 en 102; Bug. Spr. (1875), blz. 102 en 112.

<sup>\*</sup> Vgl. mijn Fidjiteal (1886), blz. 40 vgg. [herdrukt in deze Serie dl. IV, 1916, p. 288 vgg.], waar ook voorbeelden uit de Polynesische talen te vinden zijn.

matakwan irikang makabhasma, de godin vroeg aan den als asch ziinde (den verbranden Kama), Smarad. Makangaran, tot naam hebbende, den naam dragende: makangaran Sugandhikā, wat feitelijk op hetzelfde neêrkomt als mangaran, genaamd. Makacihna, als teeken gebruikende, als teeken gevende, BY. 387. Makatmaraksa, tot eigen hoeder (lijfbeschermer) hebbende, BY. 232. Makebu, tot moeder hebbende. Makapakö, tot spil hebbende; in figuurlijken zin: enak tang bhuwanā pageh makapako sang hyang Smara, Smarad. Makamuka, als voorganger, aanvoerder hebbende: makamuka sang Krsna. Makahulu, als hoofd hebbende. Makawayang, tot Wayang dienende: walulang inukir makawayang nira, leer werd uitgesneden tot een Wayang-figuur van hem. Makacāmana, als reinigingsbad gebruikende; makacāmane lēmah i jöng yatiwara, de aarde aan de voeten van den voornamen asceet als reinigingsbad gebruikende, d.i. het stof zijner voeten kussende, BY, 393; passief als gezegde: pinakacāmana: b.v. (het bloed der gedoode Kşatriya's) pinakacamana sang maharşi, is dienstig als, strekt tot reinigingsbad van den grooten Rsi; de stamvorm pakacāmana in verband met een passief imperatief (eig. conjunctief) beteekent «als reinigingsmiddel»: pādukangku pakacāmana sēmbahēnmwa, mijne voeten moeten door u als reinigingsbad gebruikt worden. Men zou in een zoodanig verband pakacāmana als passief imperatief kunnen beschouwen, doch op zich zelf staande is paka steeds een actief-imperatief; bijv. pakādhipati, wees de opperheerscher! BY. 492. Makasumpanga, een conjunctief, is: om te strekken tot oorsieraad; makalatuha, als het ware (dit wordt hier door den conjunctief uitgedrukt) het wier uitmakende, voorstellende (is, om zoo te zeggen) het wier. Makaratu ning Asura als koning der Asura's, koning zinde der Asura's, Sutas. 20, a. Makastrī, als vrouw strekkende, de vrouw zijnde; makastrī de sang pañca Pāņdawa, als vrouw, de vrouw zijnde van de vijf Pandawa's, Adip. 144, b; het passief in pinakastrī; pinakastrī de sang Bhrgu, werd tot vrouw door Bhrgu genomen; pinakastriya ni nghulun, om door mij tot vrouw genomen te worden, z.v.a. om mijn vrouw te worden, Adip. 19, b. Makas wāmihanta (hij) zal u tot gemaal strekken, uw gemaal wezen. Makahalë p ing sabhā, (geleerden) die het sieraad uitmaken van den hove, Sutas. 21, b. Makapangruhun, wedijver hebbende, z.v.a. de eerste pogende te wezen, BY. 323. Makabuddhi satwika, een goeden inborst hebbende, Sutas. 126, a. Pakabhūmi, die den grond bezit; sang prabhu sira pakabhūmi, hij is de vorst die den grond ten gebruike heeft, bezit, Adip. 45, b; makabhūmi beteekent «den grond bezittende», of als gezegde «bezit den grond», doch kan niet als relatieve bijstelling gebezigd worden, want in

zulk een geval mag alleen een substantief dienst doen. Pinakasenapati, tot opperbevelhebber gemaakt, als opperbevelhebber. Pinakaratna ning Apsari, is letterlijk in 't Skr. vertaald: ratnabhūta, doch in onze taal zegt men: \*(zij was) het juweeltje van de Nimfen >, omdat hieruit voldoende blijkt dat men de Nimf kenschetsen wil als in 't bezit van eene bepaalde hoedanigheid. In 't algemeen, wanneer men een persoon niet in zijn eigenlijk wezen wil beschrijven, maar voorstellen in een tijdelijken toestand of in zekere functie of als zekere rol spelende, bezigt men paka en Skr. bhūta1; in onze taal zal men zich dan menigmaal van «als» bedienen. Bijv. pinakasārathi, in de functie van, als wagenmenner, BY. 19; pinakānak, als kind beschouwd, als kind, Skr. putrabhūta; pinakaphala, als vrucht, de vrucht zijnde, AW. 165; pinakasopāna, als ladder, Skr. sopānabhūta; pinakawwangsanak, in kwaliteit van zuster, als zuster, Adip. 115, b; pinakoşadha, als geneesmiddel, Skr. auşadhabhūta; pakoşadha, wat als geneesmiddel strekt, wij zouden zeggen: «(wat) het geneesmiddel (is); pakajīwita, wie als 't leven voor iemand is, Sutas. 9, b. Pakacaru, wat als offer dient; hiervan de conjunctief pakacarwa in yadi pakacarwa lampunen, indien door hem verkozen zou worden als offer te dienen, Sutas. 94, a.

Nog een paar voorbeelden van conjunctief en futurum zijn: pinaka-dharmmapatniya, zou tot wettige gemalin genomen wordeu, zou de wettige gemalin zijn, Ādip. 823; pakosirën ing açaraṇa, (hij) die door de hulpeloozen moet beschouwd worden als toevlucht, Sutas. 99, b.

In't Njav.komt in geschriften nog een enkele maal mång kå = maka voor, in den zin van «strekkende tot» en van «uitmakende, de functie hebbende van»; bijv. kang mång kå pangandjur, Galagala. Ook umång kå, bijv. kang umång kå wit, «die de aanleiding is, de veroorzaker», Kañcil. Pinaka is overgegaan in minång kå, dat passend met gin a we omschreven wordt, maar toch niet meer, schijnt het, als passief gevoeld. Ook vat de hedendaagsche taal minång kå op als een afzonderlijk woord, een secundairen stam, van waar afgeleid is minang kani, «verstrekken aan, voldoen aan». Wel is waar bezit ook de oudere taal als afzonderlijk woord een minang ka, doch dit beteekent «zóó behandeld, in zulk een toestand gebracht worden», en is het passief van mang kā, zóó; bijv. aparan kāri doşa ning Smara i mahāpāndya matanya yan minang ka? wat toch heeft Smara jegens den grooten Wijze misdaan dat hij zóó behandeld werd? Smarad. 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D.i. in al de gevallen waarin de Slavische talen in 't naamwoordelijk gezegde niet den nominatief, maar den instrumentaal vereischen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Evenzoo minangkana van mangkana; amangkana, «lijkt 200»; agöng iwā-mangkana de ni doh nikā AW. st. 120.

't Sund. min angka, vermoedelijk van Javaanschen oorsprong, beteekent tot iets dienen of strekken, maar het niet werkelijk zijn; dienen voor, zijn tot; zij; worde. (Coolsma, 1884). Mangka wordt in 't Sund. gebezigd om den adverbialen of modalen imperatief uit te drukken.

Het prefix paka moet als zoodanig reeds in de grondtaal bestaan hebben, want men ontmoet het over 't geheele Maleisch-Polynesische taalgebied, o.a. in de talen der eilanden van de Stille Zuidzee, der Filippinen. der Minahasa, in 't Bugineesch, Makassaarsch, Malagasi, enz. In 't Fidji worden met behulp van vaka bijwoorden gevormd van adjectieven; vakalevu, grootelijks, van levu, groot; vakaca, kwalijk, van ca, kwaad. Nauw hiermeê verwant is de beteekenis die vaka vertoont in vakavuravura. op wereldsche wijze, wereldsch, wereldlijk. In overeenkomstige gevallen bedient zich onze taal meestal van «lijk», welks zinverwantschap met «gelijks en (als) niet behoeft aangetoond te worden. Ook 't Samoaansche fa'a duidt aan sop de wijze van, in den trant van. Hiermede hangt samen 't begrip dat in onzen uitgang «achtig» ligt; dus Fi. vakarara, rijpachtig, om zoo te zeggen rijp, nagenoeg rijp; zoo ook Maori whakapareho. bijkans verteerd, van pareho, verteerd. Dikwijls geeft vaka een elijken, gelijken • te kennen: vakatotolo na wangka, de boot lijkt zeer (of: nog al) snel. Ook in 't Tagal. geeft maka een gelijkenis te kennen: makatagalog ang Pare nang pangungusap, de Pater lijkt in zijn spreken een Tagalog. Verder beteekent vaka shebbendes; dus vakavale, een huis hebbende, bezitter van een huis; hiermede komt overeen Tombul. makawale, en Ibanag makabbalay, een huis bezittende, een huisbezitter. daargelaten dat maka de zwakke vorm is, die in 't Fi. niet gebruikt wordt. Geheel in overeenstemming met het Fi. heeft het Ojav. pakabhumi, al is 

Een van de meest gewone functies van vaka, gelijk ook van Maori whaka, Samoa fa'a, is dat het factitieven vormt, dus beteekent: maken, veroorzaken; bijv. vakabula, maken dat blijft leven of gezond wordt; vakamatea, doodmaken of dood veroorzaken. Hiermede te vergelijken is 't gebruik van pakain 't Makassaarsch, bijv. pakalompo, groot maken, als groot beschouwen; Bugineesch pakatinggi, hoog maken; Ibanag makapatay, dood veroorzaken; makatakit, pijn doen; makota, braking veroorzaken. Vgl. hiermede ook Sund. mangka, oorzaak.

In het Tagalog heeft de passiefvorm pinaka dezelfde beteekenis als in 't Ojav., nl. die van «wordt gebruikt als, beschouwd als, strekt tot»; bijv. balat hayop ang pinakadamit ni na Adam ni Eua, dierenhuiden werden gebruikt als of strekten tot kleeding voor Adam en Eva; pinakapuno namin si kuan, N.N. is ons hoofd, Skr. agrabhūta; pinakama-

tay-ko si ama, vader werd door mij voor dood gehouden. Maka geeft o.a. een «lijken, gelijken» te kennen; zoo in 'treeds aangehaalde voorbeeld makatagalog, een Tagalog lijken; makadiablo, een duivel lijken. Voorts een «maken, veroorzaken», gelijk in 't Ibanag, en vaka in 't Fi., Samoa, Maori; bijv. makabuhay, leven veroorzaken, levend maken; makapatay, dood veroorzaken.

Een ander maka - hetgeen reeds op te maken is uit de omstandigheid dat het gelijkwaardig is met aka - komt voor bij frequentatieven of intensieven. In V. d. Tuuk's KBWdb. I (1897), 134 lezen wij: «aka of maka: voorh(echtsel) voor door 't inh(echtsel) ar drielettergrepig gemaakte woorden, en hen de beteekenis gevende van klanknabootsingen (men kan hier 't voorh. ma of a aannemen plaats nemende vóór 3 lettergrepige met ka aanvangende woorden; vgl. Bat. akka in mangka)». Dit is ten deele juist, al dient opgemerkt te worden dat het infix niet enkel den vorm van ar, maar ook van er, ur en al heeft, en dat de uitdrukking «klanknabootsing» tot misverstand aanleiding kan geven. Voorbeelden zijn : van gurilap, frequentatief van gilap: rengga nikang gajāçwa makagurilap, de uitrustingen der olifanten en paarden flikkerden, Smarad.; nagenoeg in dezelfde beteekenis: kṛtala pinutër murub kagurilap (en kagurilap tëwëknya), BY. 177; 't eenige verschil is dat kagurilap meer bepaald perfectief is, z.v.a. . begon te flikkeren»; 200 ook gubar kak eretug, oorlogsbekkens begonnen terommelen, BY. 574. Makagarabag, met een helsch rumoer, BY. 574. Makapërësöt, fonkelend spatten; makapërësöt sawang latulatujwala ring gagaņa. spatten fonkelend als vonken, BK. 195. Makabarasat, zich in menigte uit de voeten makende: anghili makabarasat, Hariw. 54, a; kabarasat, in menigte aan den haal gegaan: kabarasat angilī tang watek dewasanggha, Sutas. 76, a. Kabalasah, overal verspreid, Skr. prakīrņa, AW. st. 72, Rām. 7, 39; makabalasah, verspreidden zich overal, loopen verspreid rond, Ram. 7, 47; 55.

Van deze soort woorden is in 't algemeen op te merken dat ze, evenals in onze taal bijv. «ploffen, kletsen, klappen, plompen, rammelen» en dgl. eene met het geluid gepaarde beweging aanduiden: makabarëbël, met zeker geluid afbrokkelen, Rām. 16, 46; vgl. kaböbël, afgebroken, afgeknapt (van den stengel of den tak) Rām. 9, 52. Makaburëngang ikang wray, de apen maakten een brommend geluid, Rām. 15, 2. Makabarubuh, door met elkaar in botsing te komen kletteren: çīghra'n tëmpuh tikang prang pada makabarubuh tang çūla lumëpas, Smarad.,

Voor meer bijzonderheden zie Totanes (1865.) § 259—263; voor 't Iloko, Lopez, Compendio (1792), p. 47; voor 't Bisaya, Encarnacion, Dicc. (1885), onder paka en maka; voor 't Mak., Matthes' Spr. § 78; voor 't Bug. Spr. § 77. Vgl. ook mijn Fidjitaal (1886), als voren [herdrukt als voren].

doch kabarubuh z. v.a omvergesmeten; tahěn kabarubuh lwir palwa makweh karěm, Sutas. 99, a, vgl. Jav. barubuh, en Hollandsche uitdrukkingen als «neêrgesmakt, neêrgedonderd, neêrgeplompt, neêrgeploft» en dgl. Een intensief is ook makabaranang, in lichterlaaien gloed staan; daçadeça katon pada makabaranang, al de tien wereldstreken zag men in lichterlaaien gloed staan, Hariw. 42, b; kabaranang, in rooden gloed gezet: jalada kānginan kabaranang, Sutas. 92, a. Eene andere varieteit vertoonen woorden als kěděpěk, kěrěpěk(verwant met kupak), waarin 't begrip ligt van «pof op den grond», en verder van «gescharrel met de billen op den grond». Voorbeelden van makakěrěpěk en makakěděpěk, pof op den grond neêrkomen, vindt men in 't KBWdb. (II, 1899, 97 en 146); kakěděpěk, z.v.a. met de billen op den grond, in tumědun an grangkul kakěděpěk, Smarad. 45, a.

Met dit gebruik van maka is te vergelijken dat van maka in 't Ibanag ter vorming van frequentatieven en intensieven, waarbij 't stamwoord geredupliceerd of geheel herhaald wordt. Bijv. makatuturak, herhaaldelijk of veel schrijven; makatotolih, herhaaldelijk terugkeeren, gedurig heen en weer loopen; makasigaysigay, telkens hengelen. Hier wordt het veelvuldige der handeling aangeduid door de reduplicatie of herhaling en niet door 'tinvoegsel, doch dit maakt geen wezenlijk verschil 1. In 't Tombul. dient maka o.a. om aan te duiden dat de beteekenis van 'tstamwoord zich uitstrekt over alle in een zin voorkomende subjecten of objecten, of ook over 't een of ander object in zijn geheel; bijv. makar um er, allen gaan zitten, of wel: allen doen nederzitten; makakolo, allen gaan liggen, of ook: allen nederleggen 2. Dit is niet hetzelfde gebruik als in 't Ojav. en Ibanag, maar nadert het toch. Naverwant met het gebruik van dit mak a in 't Tombul. is dat van angka (spr. akka) in het Tobasch, mangka in 't Mandailingsch als hulpwoord om een meervoud uit te drukken 3. In 't Iloko dient agka als twee- en meervoud (naar gelang de stam eenvoudig of verdubbeld is) van adjectieven met voorvoegsel ma; dus enk. manakëm, goedaardig, tweev. agkanakem, mv. agkananakem. In 't Sangirsch is mëngka 't meervoud van ma. Het is duidelijk dat het begrip van iets collectiefs in ka ligt, al wordt het veelvuldiger eener handeling in 't Ojav. en Ibanag daarenboven nog door een iteratief-infix of door stamherhaling uitgedrukt; met andere woorden: ka drukt het gemeenschappelijke, de infixen ar enz. of de herhaling bovendien, het herhaalde of veelvuldige der beweging uit. Meer bepaald den zin van voortduur geeft in 't Dayaksch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cuevas, Arte (1854), p. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Niemann, Bijdr. tot de kennis der Alfoersche taal (1866), blz. 48.

<sup>3</sup> Tobasche Spr., 2\* Stuk (1867), § 58.

ka aan een adjectiefstam die verdubbeld wordt: kagilagila, voortdurend gek, van gila, gek; kalamolamos, steeds fijn, van lamos, fijn. Vóór telwoorden met reduplicatie der eerste lettergreep of met geheele herhaling geeft ka evenzeer een voortduring te kennen: katatělo of katělo tělo, altoos maar drie; kaidjäidjä, steeds maar één.

Van a k a heb ik slechts twee voorbeelden opgeteekend uit de KOork.: a k o l a h u l a h a n a, een conjunctief waarvan de beteekenis niet duidelijk, doch het frequentatief karakter onmiskenbaar is.

De aangehaalde voorbeelden wettigen de gevolgtrekking dat het laatstbehandelde mak a geen bijzonder prefix is: ma is hier 't possessief prefix ma = a, geplaatst vóór een met ka gevormd abstract substantief, met door ar enz. of herhaling aangeduide frequentatief- of intensief-beteekenis. Waar kag urilap, kabarasat enz. als gezegde in den volzin staan, zijn het met ka afgeleide werkwoordelijke vormen. Daarentegen is paka, waarvan maka de zwakke vorm is, een samengesteld voorvoegsel, bestaande uit pa, dat in 't Madureesch, de talen van Celebes, de Filippijnen, de Stille Zuidzee, enz. factitieven vormt, + ka. Ka beteekent o.a. «tot, naar»; dus paka: maken tot (passief opgevat en substantief). Doch ka is ook «mede» en hieruit ontwikkelde zich ang ka, mang ka, maka, ag ka, mëng ka, een versterkt ka, als aanduiders van een collectie; evenzeer 't bijwoord mang ka, zóó. Maka = aka heeft dus met maka, zwakken vorm van paka, gemeen ka, maar mist het factitief aanduidend bestanddeel.

Aanm. Ka- in de beteekenis van 'mede-, evenals, is zeer gewoon o. a. in de Filippijnsche talen. Bijv. Iloko karūpa, iemands gelijke in voorkomen; kadua, gezel; Ibanag koffun, medehelper, genoot, van uffun, stam van helpen; kabulun, metgezel; karallau, medeschuldige, medeplichtige, van dallau, st. van zondigen; Bikol katabang, medehelper; kasangay, naamgenoot; Tagal. kasama, metgezel; kabubayan, dorpsgenoot; katulong, medehelper; kamukha, iemands gelijke in gelaat; kapara, gelijke; Tombul. kawanua, landgenoot; kalampang, tochtgenoot, gezel; kahawu, echtgenoot (eig. haardgenoot). De begrippen «mede, gelijk» gaan van zelf over in die van «samen, gelijkelijk»; deze beteekenis herkent men licht in M. P. kamu, kanyu, gijlieden, uit ka, te zamen, en de genitieven mu, nyu; naverwant is de beteekenis van ka in kapwa, gelijk en gelijkelijk, uit ka en pwa, die, dat. Vgl. ons gehucht, eig. een verzameling van hoeven». In 't Ojav, komt ka op zich zelf staande zelden voor in den zin van sbij, met», bijv. pāpa ka pāpa, kwaad bij kwaad, zonde en weêr zonde: pāpa ka pāpa tandwa tumuwuh ring prabhu, de eene zonde na de andere kwam in den vorst op, Sutas. 21, b. Des te vaker ontmoet men het secundaire těka (natuurlijk hetzelfde als de werkw. stam) gevolgd door i of ni in den zin van «met, benevens»; bijv. těkeng hrū, benevens de pijl, BY. 242; syuh těkeng sārathi, vernield met den wagenmenner, Ādip. 46; 80. Těke, těka ni, těka ning, těka ri beteekent ook «tot aan, tot». Hoe deze begrippen samenhangen kan men in onze taal zien, als men let op de gelijkwaardigheid van «toevoegen» en «bijvoegen; want «bij» en «met» gaan licht in elkaar over.

### H. Werkwoordelijke vormen met voorvoegsel pi.

Dit prefix vormt secundaire stammen, in de eerste plaats substantieven, die als zoodanig a of ma vóór zich kunnen nemen, doch verder ook behandeld worden als werkwoordstammen. Voorbeelden zijn pitutur, een raad, een les; pituhu en pisinggi, beaming, opvolging (van een raad); pirëngö, pidëngö, pidëngër, 't luisteren; pinton, wat men laat zien, toont; pihutang, een bewezen verplichting, een schuld die opvorderbaar is; pitukar, wat twist veroorzaakt, twistpunt, tweedracht; piduduk, 't in den echt verbinden.

De hoofdbeteekenis van pi is factitief, hetgeen men o.a. kan opmaken uit pinton, wat men laat zien, toont, van ton; piduduk (een meisje) in den echt vereenigen, van duduk (vgl. Mal. duduq, Sund. duduk), synoniem van lungguh; vgl. de Latijnsche uitdrukking «collocare virginem, filiam». Dezelfde functie heeft Mak. pi, Bug. pe, bijv. pipake, een kleed doen aantrekken; piràsi, volmaken, vullen; Bug. pesaki, pijn veroorzaken; pegaù = Mak. pigaù, een daad verrichten. Nu is «maken, doen» een zóó algemeen begrip dat het, waar de beteekenis van 't stamwoord het toelaat, overgaat in den zin van een verstrekken, geven; bijv. Bug. pesaro, loon geven, van saro, loon. Ook kan het dienen om het begrip der handeling te versterken, zooals in 't zoo even aangevoerde voorbeeld pigaù, pegaù; hetzelfde verschijnsel doet zich voor, en wel zeer duidelijk, bijv. in 't Engelsch «I do see», en in Duitsche volkstaal «er that spazieren». Zoo laten zich verklaren Mak. pinana, luisteren, en pilangeri, luisteren naar iets, Ojav. pirëngwakën van pirëngö, d. i. het oor leenen; Mak. pilarī (d. i. pilari i), wegloopen van; Mak. apisona, Bug. mapesona, vertrouwen stellen (ri, op); Mak. apisangka, Bug. mapesangka, iets verbieden.

Hoe nauw 't verband is tusschen 't gebruik van pi en dat van 't reeds behandelde pa komtduidelijk uit als men Ojav. pi hut ang vergelijkt met Njav. pot ang, waarnaast trouwens apihut ang, Sund. pihut ang, Bug. pinrëng, peinrëng, te leen geven 1. Het eenige verschil dat er tusschen pa en pi bestaat, schijnt dit te wezen, dat pi op een enkel geval doelt, dus met

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Matthes, Mak. Spr. (1858), § 180; Bug. Spr. (1875), § 69.

ons <een of <eens kan weergegeven worden, doch pa gansch in 't algemeen 't begrip uitdrukt; zoodat pitutur, een gegeven raad, een enkel geval is van tutur, leer, overlevering, geheugen; pihutang, een bewezen verplichting; Jav. potang, <wat als invorderbare schuld gegeven is.

Als substantieven nemen de met pi gevormde woorden a of ma vóór zich; als wkw. stammen vertoonen zij in de eerste lettergreep de gewone veranderingen en kunnen ze verbonden worden met de aanhechtsels aken, i, en an. Dus is de zwakke vorm van pi: mi; met ang of mang wordt het ami, mami; met infix in: pini; met prefix ka: kapi. Bijv. mituhu ri bapa, (hij) gehoorzaamde (toen) zijn vader, Adip. 73; mituhu pakon sang G., volgde 't door G. gegeven bevel op, 82; mamintuhu, gehoorzamende, 73 (vgl. Tagal. pintuhu); mamituhwa, om te gehoorzamen, BY. 171; pituhun, zal of moet worden opgevolgd: pituhun sawuwus-ta de ning mānusa, Kosm.; yogya pintuhun, behoort opgevolgd te worden, Sutas. 51, b. Van 't substantief pitutur; apitutur, geeft een raad, een vermaning, BY. 685; a mituturi, iemand aan iets herinnerende; pinituturan, wien iets aangeraden wordt, vermaand, 578; pinituturakën, tot bezinning gebracht wordende, wordt terechtgewezen of aangemaand. Mirëngö, (hij) luisterde (toen); pirëng wākëna, worde eens geluisterd naar, BY. 111; a mid en geraken, luisterende naar, toeluisterende, AW. st. 203. Mintonaken, gaf een blijk, toonde, BY. 75; mintonaken rūpa nira, toonde zijn gedaante, Adip. 92; mintonakěna, om te toonen. Amisinggih, geeft gehoor, Adip. 38; kapisinggih, beaamd, opgevolgd (een raad, enz.), 95. Van 't substantief pihutang: (m) a p i hu ta ng hu r i p, z. v.a. aan wien men 't leven verplicht is, BK. 142; jan ma tan papihutang brata y oga tapa, lieden die zich niet verplicht achten tot geloften, vroom gepeins en ascese, AW. st. 106; pinihutangan kita susu, gij zijt tot dank verplicht voor de moedermelk, Kuñjarakarna; kapihutangan, een bewezen verplichting ontvangen hebbende, z.v.a. tot dank verplicht, Ram. 21, 101; ook z.v.a. tot slaaf geworden, geheel in de macht gekomen: sakweh sang mangarang wimurcchita huwus pada kapihutangan karasikan, AW. st. 347. Amitukaraken, tweedracht zaaiende of voedende: hay wanggong wairāmitukaraken, wil niet vijandschap plegen en tweedracht voeden, BY. 38. Piniduduk, echtelijk vereenigd, AW. st. 293; het komt ook voor als vertaling van Skr. sthapita!: pamidudukan, verblijf waar de echtelijke vereeniging plaats vindt, bruidsvertrek, Sutas. 64, b.

Evenals bij andere factitieve prefixen gaat bij pi de beteekenis «maken» over in die van «beschouwen als», bijv. Mak. pipasu, Bug. pepusu, be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie KBWdb. (II, 446), onder duduk.

schouwen als een bamboe-knoest. In dezen zin is ook Ojav. pi gebruikelijk, bijv. in pisārab hāra, iemand als zaakgelastigde, als gemachtigde, waarvan apisārab hāra, als zaakgelastigde beschouwen, met een persoon die als zaakgelastigde optreedt; apisānak, als een bloedverwant, als 't ware e. bl. Ook in 't Sund. komt dit gebruik van pi voor: piallah, iets dat als Allah vereerd wordt; mibapa, als vader beschouwen of aannemen, passief di pibapa; zoo ook miindung, als moeder beschouwen, erkennen of bejegenen. <sup>1</sup> Hiermeê komt geheel overeen piratu, iemand die als koning optreedt, zich als koning beschouwt; kun eng yan a lemeh piratwa (zóó te l.) ri hanangku munggw ingng alas, doch indien gij niet genegen zijt om als koning op te treden (of: u te beschouwen) terwijl ik in de wildernis ben (zegt Rāma tot Bharata), Rām. 3, 47.

Aanm. 1. Omtrent de n achter pi in pinton, pintuhu zou men in twijfel kunnen staan of ze als voorslag bij de volgende t behoort dan wel of we met een nasalen bijvorm van pi te doen hebben. Maar het is onbetwistbaar dat in andere gevallen pi en de met nasaal gesloten bijvorm volkomen gelijkwaardig zijn. Ten bewijze strekke dat pisan, alaa M, eenmaal, naast pingrwa, pindwa, pindo, tweemaal, pintiga, driemaal, staat; dat het Tagal minsan, eenmaal, de nasaal heeft; dat ook Ibanag pittan (uit pinsan) heeft, maar mipiga, hoeveelmaal?, en door elkaar gebruikt pirua en piddua (uit pindua), tweemaal. Op grond hiervan moet men een nasalen bijvorm van pi aannemen.

Aanm. 2. Een zeer eigenaardige secundaire stam is pinëkët, gebod of verbod, waarvan apinëkët of mapinëkët, waarschuwende (vertaling van Skr. bodhayan), Ādip. 14; pinëkëtan gati nira, werd onderricht of kreeg instructie hoe hij zich te gedragen had, BK. 13; aminëkëti, iemand onderrichtende, BK. 9. De eenvoudige stam is nu eens tëkët, dan weër nëkët; van tëkët komt pitëkët, pinitëkëtan; van nëkët; kanëkëtan, verkondigd, bekend gemaakt, Smarad.; kanëkëtana, moet verkondigd worden, BK. 14. Manëkët en anëkët, onderrichten, terechtwijzen, alsook anëkëtana, zullen wel wegens de imperfectieve beteekenis bij tëkët behooren, waarvan ze afgeleid zijn met prefix ang, mang. Doch manëkët als vertaling van Skr. budha, welonderricht, verstandig (in Manu IV, 204), moet met prefix ma gevormd zijn van een substantief někět, leer, kennis.

Met dit nëkët is, wat den vorm betreft, te vergelijken Tagal. en Bis. nipis, dat als stam behandeld wordt, want daarvan wordt afgeleid magnipis, fijner maken; in 't passief, Bis. nipisnipison-mu ang kahuy, het stuk hout moet door u wat dunner gemaakt worden. Bis. en Tag. manipis, dun,

Dit pi is niet te verwarren met Sund. pi uit pe', Mal. për, Jav. pë of pa.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aangehaald in 't KBWdb. onder tëkët (II, 633).

fijn = Ojav. manipis en anipis (bijv. himārang anipis, een doorzichtige dunne nevel, Sutas. 50, b) lijkt, wegens de intransitieve beteekenis, een afleiding van een subst. nipis, niettegenstaande in 't O. en Njav. tipis als stam geldt. Kortom nipis en tipis zijn tegenhangers van někět en těkět.

Aanm. 3. Van pi worden afzonderlijke werkwoordelijke vormen afgeleid. Vooreerst api of mapi, veinzen 1. Verbindingen als api turu, api lara, slaap veinzen, ziekte veinzen, zijn niet voldoende om te bewijzen dat we api, mapi hier als afzonderlijk wkw. moeten opvatten, maar wel voorbeelden als: Giriduhitā marikāpi tan engeh, Smarad., en mapi matakwan. Zeer gebruikelijk is nog in de levende taal en 't Sund. ana sunas. api-api, veinzen. In'tIbanag heet het aan mapi beantwoordende mappe een prefix, dat vóór adjectieven, substantieven, of werkwoordvormen «veinzen» te kennengeeft; mappemmatakit, zich ziek veinzen; mappepasiran, schaamte veinzen; mappekkagi of mappemakkagi, veinzen te spreken. Niettegenstaande mappe in 't passief in pappe overgaat, bijv. pappekkagian, wat men veinst te zeggen, lijkt het prefix toch nog veel op een afzonderlijk woord; in mappekku lamang, het is maar een fictie van mij, kan er zelss geen sprake van zijn mappe een prefix te noemen 2. Wat de begripsontwikkeling aangaat, is het voldoende de oorspronkelijke beteekenis van Lat. fingere te vergelijken met die van 't Fransche feindre, ons veinzen. Zinverwant met sfingeres is ook 't Oj. wkw. angapi of mangapi, passief inapi, enz. met de beteekenis 'dichten', synoniem van mangö. Hierbij sluit zich aan de beteekenis «in den vorm brengen van, zoo maken dat het lijkt». Bijv. tčlas inapi pangandutan wulan, volledig zoo gemaakt dat het lijkt op iets waarin men de maan verbergt, AW. st. 326, waarvan de parafrase in één Hs. terecht «winimba» luidt; tulis inapi dewa ning peta, een teekening gemaakt in de gelijkenis van de godheid des verhaals, Hariw. 3; inapyan, nagebootst, afgeschaduwd (in een spiegel), BK. 49. Voorts ook 'kunstig schikken', bijv. mah yas angapi ratna bhūṣaṇa, (zij) tooide zich, juweelen en sieraden kunstig aanleggende», BK. 63. Eenigszins afwijkend is de zin van angapi, waar men het als vertaling zou kunnen beschouwen van Skr. bhāvayati, in zijn gemoed koesteren, zich overgeven aan zeker gevoel», bijv. angapi turida, zich overgeven aan minverlangen, Sutas. 71, b; bangun Smara Ratih anurun mahāngapi langō, gelijk Smara en Ratih, neêrdalende, van zins zich aan geneugten over te geven, BK. 16; vgl. 't volkomen analoge Skr. vişayan

<sup>1</sup> Voorbeelden vindt men in 't KBWdb. onder V. api (I, 800).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Cuevas, Arte (1854), p. 858.

<sup>\*</sup> Nog andere voorbeelden in 't KBWdb. onder II. api. Of in api in wining kis in api, opgestroopt, dubbelgevouwen, BY. 288, hetzelfde woord is, schijnt twijfelachtig, want het herinnert aan Ibanag apig, dubbel leggen, ontwikkelen.

na bhāvayet, hij geve zich niet aan zinnelijke genoegens over. Men bedenke dat bhāvayati eigenlijk is «doen worden, in 't leven roepen, voortbrengen, kweeken, koesteren», voorts «zich voorstellen, als iets erkennen, het er voor houden», welke opvatting zich aansluit bij die van 't boven behandelde pi. Angapi laku nira is «zij bepaalde, stelde vast haar tocht», Sutas. 86, a. Ook deze beteekenis heeft bhāvayati. Eindelijk is dit ook gebruikelijk in den zin van «louteren», çōdhayati, een begrip dat slechts eene bijzondere toepassing is van «kunstig bewerken». Deze omstandigheid leidt van zelf tot het vermoeden dat Ojav. mangapi, wanneer er sprake is van 't louteren van goud en zilver door den goudsmid, etymologisch niet verschilt van 't zooeven behandelde. Bijv. kadyanggā ning paṇḍe mās mangapi mās pirak, vertaling van Skr. yathā hiraṇyakarttā vāi rūpyam agnāu viçodhayet. 1

### J. Werkwoordelijke vormen met voorvoegsel paha.

Paha, duidt in 't algemeen aan: maken dat een toestand ontstaat, iets of zich zoo en zoo laten worden. Zulke met dit prefix gevormde werkwoorden zijn pahalebā, pahagong, pahaçuddhi, pahakūng, pahenak, pahalawë ot pahalawën, pahapage, pahawās. Met infix um wordt paha: maha, umaha; met ang, mang: amaha, mamaha; met in: pinaha. Ter verduidelijking volgen hier eenige plaatsen.

Pinahagong nira awak nira, passief van chij liet zijn lichaam groot worden», Ram. 8, 3. Pahakung manah nira! maak dat zijn hart verliefd worde! Smarad, 2, 3. Pahenak ta denta mangrengo! luister bedaard! (eig. houd u bedaard bij 'thooren), Kosmog. Pahe nak sang hyang Suranātha! stel u gerust, heer der Goden! Smarad. Pahenak turunta! Mahenak amběk nira, hij voele zich behagelijk of verheugd in zijn gemoed, Adip. 43. Pahaleba ta manah (van u), wees gerust in uw gemoed! Adip. Pahalebahambek rahadyan sanghulun, moge 't gemoed van mijn Heer zich verruimd voelen (gerust gesteld zijn), Adip. 25. Mahal ebā ri manah nira, om haar te troosten, ib. 68 (vgl. Sund. salba, ongestoord zijn gang gaan). Mahaçuddhya citta nira sang mahajana, om het gemoed van het groote publiek volkomen te overtuigen (d.i. te zuiveren van argwaan), Ram. 24, 136. Pahalawö! wees opgeruimd, goedsmoeds! AW. st. 312. Yuh pahalawö kong Brahmaputrādhama! welaan! wees tevreden (onbezorgd), gij verachtelijke Brahma-zoon! Sutas. 117, a. Pahalawen he nrpati! wees onbezorgd, o vorst! Hariw. 49, b. Umahawas, vestigde een vorschenden blik, sloeg gade, Rām. 24, 36. Pahawās! let

¹ Aangehaald in 't KBWdb. bij III. a p i (l. c.).

aandachtig op! 24, 25. Nd akpahawās, kom, laat mij eens goed bekijken (of: ik wil eens g. b.), AW. st. 149. Karyyāsing (zóó te lezen) pahapagĕhĕn, alle zaken die tot een beslissing moeten gebracht worden, Rām. 3, 59. Bhaṭārendrāmahākwehmata, god Indra maakte zich veeloogig, AW. 8; hier is de woordverbinding akeh mata, veel oogen, als stamwoord behandeld.

Aanm. Paha bevat oogenschijnlijk 't factitieve pa, doch de verklaring van ha is onzeker. Het schijnt niet onmogelijk dat ha = Dayaksch ha een andere uitspraak van 't possessief prefix ware, in welk geval alle woorden achter pa adjectieven zouden zijn; dus zou pa-hagöng bijv. beteekenen «maken dat hagöng = agöng (groot) wordt». Doch dit is slechts een gissing. In allen gevalle is Ojav. maha- een gansch ander voorvoegsel dan Tombul. maha, dat beantwoordt aan 't Bis. maga, waarin de h en g uit den gutturalen triller ontstaan zijn; het is een veelvuldigheidsvorm van Bis. mag, Bul. mah (vóór een klinker, anders mà), Mal. běr, Day. ba', enz.

Maha-, umaha- heeft niet uitsluitend, maar gewoonlijk mediaalbeteekenis. Dus ook de imperatief paha.

# (Bijdragen 6, X, 1902.) K. Het voorvoegsel si.

Over de beteekenis van dit voorvoegsel zoowel in 't Oudjavaansch als in de verwante talen is reeds gesproken bij de behandeling van 't Reflexief en Wederkeerig voornaamwoord in deze Bijdragen <sup>1</sup>. Eigenlijk vormt si, in den zin van «zich» of «ineen», secundaire of werkwoordelijke stammen, die andere voorvoegsels, naar gelang van omstandigheden, aannemen om als gezegde te dienen.

Bij de t. a. p. gegeven voorbeelden (m) a sibū, (m) a sidakēp, (m) a sidakētan, kan men voegen (m) a sidēkung, met ineengebogen knieën; ka sidēkung, in de knieën geknikt, op de knieën gezakt, bijv. kāpēsan ka sidēkung, afgemat op de knieën gezakt, Smarad.; gupe suku nirān lagi ka sidēkung i jrēm ingçawa, vermoeid daar heur beenen telkens geknikt zakten in den stapel (?) der lijken, BY. 44, 8; vgl. Dayaksch dēko, gebogen, en Jav. dēkung; a sidēhā, (met de hand) op iets leunende (zitten), AW. 40; = Jav. siduwa, Sund. sidōha, waarvan de stam is dēhā, Jav. duwa, siets om op te leunen.

In a si d ë h ā is 't reflexief begrip nog duidelijk genoeg; men vergelijke slechts het Fransche s'appuyer, maar bij sommige woorden heeft zich uit het reflexief begrip dat van een gewoon intransitief ontwikkeld; bijv. in

<sup>1</sup> Deel L (1899), blz. 402, vgg. [zie dezen herdruk, blz. 182 hiervóór, vgg.]

silëm, waarvan su milëm, hij dook onder; ka silëm, gezonken, weggezonken. Een tweelingstam van silëm is silëp, waarvan o. a. sinilëpakën ira ring wai, hij liet hem onderdompelen in 'twater, Ādip. Vgl. Jav. silëm en silëp, en de afleidingen daarvan.

### L. Silih als voorvoegsel.

Het woord silih, elkander, wederzijds, beurtelings, krijgt in verbinding met een wkw. stam het karakter van een voorvoegsel, zoodat zulk een verbinding zonder meer als gezegde kan optreden. Eenige voorbeelden van dit gebruik zijn reeds gegeven in bovenvermelde plaats dezer Bijdragen, waarnaar we den lezer verwijzen. Nog andere voorbeelden dan de daar genoemde zijn: silihawe, elkander wenken; silihirup, elkander in 't nauw brengen; silihtūb, tegen elkaar aandringen; tañjrih silihtūb, onvervaard drongen zij tegen elkander aan; hrū silihtūb, pijlen botsten tegen elkaar; silihtuju, op elkander aanleggen, mikken, BY. 463, dat ook uitgedrukt kan worden op Njav. wijze door anuju-tinuju BY. 432: anuju-tinuju dhīra'n-lepas ira.

Soms wordt silih, wederzijds, rhetorisch gebruikt in den zin van «tegen een ander op, als om strijd, in wedijver». Bijv. sang hyang Wulan-senwirikan makin mawa silih suluh mwang manigopureng pura, toen werd de maneschijn al lichter en lichter, wedijverende in glans met de edelsteenen hoofdpoort van de koningsburcht, BK. 51.

#### M. De suffixen a en en.

Door de toevoeging van a (soms voor de versmaat ā) krijgt een woord de beteekenis van een Conjunctief of Optatief, voorts ook van een Futurum of Conditionalis. Het kan staan achter alle vormen in 't actief en passief, behalve in 't passief van de eenvoudige werkwoorden, d. i. dezulke die niet afgeleid zijn met de achtervoegsels i of an en ak ën, want in dat geval wordt het vervangen door ën, met uitzondering van de vormen met ka of in. Slechts hoogst zelden, bijv. in u capa, wuwusa, is nog a in gebruik naast ën, in u capën, beide in dezelfde beteekenis. Wordt ën gevoegd achter een klinker, dan verliest het de š of wordt met inschuiving eener n: n ën; dus warnna + ën wordt warnna n of warnna n ën, naar verkiezing. Niet enkel werkwoorden, ook substantieven, adjectieven en bijwoorden kunnen met het suffix a voorzien worden. Eigenaardig is het dat ook de voornaamwoordelijke aanhechtsels ngku, ku en mu't conjunctiefteeken aannemen, wanneer een conjunctief, in onmiddellijk verband er meê staande, voorafgaat; dus tinutkū, wordt door mij gevolgd, maar tūtën-kwa,

moet of zal door mij gevolgd worden; zoo ook pati-mu, maar paty a-mwa.

Waar een conjunctief afhankelijk is van een voorafgaand woord, vereischt ons taaleigen den infinitief, met of zonder «te» of «om te».

Ter verduidelijking van 't hier gezegde kunnen de volgende voorbeelden strekken.

Kinon lumakwa datengeng Kurupati, hij werd verzocht te gaan naar den heerscher der Kuru's, BY. 1, 8. Makon tumë dunam ukāpranga, hij beval (of: verzocht) hem naar beneden te komen om verwoed aan te vallen en te strijden, 19, 1. Kadi muburang bala sang Kurunatha, het leek alsof hij 't leger van den Kuru-vorst zou vernietigen. Mahyun lumakwa, hij wenschte te gaan, 9, 2. Harep manugele tënggëk sang Anggādhipa, uit begeerte (of: van zins) om den vorst van Angga-land den hals door te snijden, 19, 13. Wadwa nira kabeh kinon angheraring kadohan, zijn geheele troep kreeg bevel om in de verte te wachten, Adip. 57, b. Ya ta pajarakëna ri kami, dát worde ons verteld, 23, a. Tambis meh sira mātya, bijna zou hij gesneuveld zijn, BY. 9, 4. Kadyāhyuna, alsofzij wilden. Meh pējaha kacakra, op 't punt van te sneven door den discus getroffen, BK. 32; met andere woorden: weldra zouden zij sneven. Zoo ook drukt meh met den Conjunctief uit «weldra zal» of «totdat»; bijv. tulusakena tikung prih meh sang hyang Hayu datenga, volhard in uw ijverig streven totdat de Geluksgodin komt (of, wat hier op hetzelfde neêrkomt: weldra zal de Geluksgodin komen), AW. 69. Kāla meh met volgenden Conjunctief is z. v. o. «alvorens»; bijv. anghili makabarasat kala meh katunona, zij ijlden weg in wilde vlucht, alvorens door brand getroffen te worden, Hariw. 54. a. Meh mětwa jiwangku lunghā, het scheelt niet veel of mijn levensgeest zal uit mij henengaan, Ram. 6. 44. Yadi wihanga, indien ik onwillig ware; sukā mātyāprang sopadi n-ucapen atyanta kujana, liever wil ik strijdende sneven dan een zeer verachtelijk mensch genoemd worden, BY. 36, 14. Sangwanana, moge hij op reis (als zegen) medekrijgen, Jav. sangonana, Adip. 35. Maharep maty a, willende sneuvelen, BY. 19, 5. Māwās hentya ng watek Pāndawabala, yan tan-, zeker zou het gedaan geweest zijn met de legerscharen der Pandawa's, in dien niet-, 40, 10. Māwās hentya ng açoka tuñjung alapen, zeker zou men ophouden met de Açoka's en lotussen te plukken, 38, 7. Ng hulun gumawayakena kahyunta, ik zal doen wat Gij wilt, Adip. 88, b. Mistarakena, om uit te breiden; wistarakena dentacarita, vertel het uitvoeriger (eig. moge uitgebreid worden wat Gij vertelt), 19, 2. Yogyābhişekan sang Janamejaya, Janamejaya is waardig (of: geschikt) om tot koning gewijd te worden, 47. Win eh sira mastrya, hem

werd toegestaan dat hij zou trouwen (men liet hem trouwen), ald. Hen engakena ng kathā sakareng, tucapa tang samudramanthana, laten wij 't verhaal voor een poos laten rusten en spreken van 't karnen van den oceaan, 29. Tucapa muwah sang Dewabrata, laten wij nu weder van Dewabrata spreken, 85. Ucapa ta mahārāja P., er zal (of: moge) dan gesproken worden van Koning P., 78. Tucapalara naräryya Dharmmaputra, laten we spreken van 't leed van den edelen held Dharmaputra, BY. 14, 3. Tan ucap en, het behoeft niet gezegd te worden. Tan ucapakena, om niet te spreken over (d. i. laat staan), Adip. 46. Nda henengakena putra Çri Matsyadhipa, muwah ucapën ulah sang yodheng Pandawa, dan, laten wij zwijgen over den zoon van den doorluchtigen vorst der Matsya's en weder spreken over hetgeen de strijders aan de zijde der Pandawa's deden, BY. 12, 5. Akweh tingkah watek wira yan ucapen, de wijzen waarop de heldenscharen zich voordeden zijn te veel om ze te beschrijven, 9, 13. Tucapën iki sawang sang Dewi, laten wij nu zeggen hoe de Prinses er uitzag, 4, 7. Nda tucapa Kurunāthā kāryy (l. othān kāryy) āçā sinalahasa, dan, laten wij spreken van den Kuru-vorst, die achterbleef mismoedig en teleurgesteld, 4, 4. Warnnan sang nātha dewī pada suka mapupul mwang watek Panduputra, laten wij beschrijven hoe de vorst en de vorstin beide even blij vergadering hielden met de Panduzonen, 9, 14. Tangheh yan warnnanen tusta ni manah nira, er zou geen eind aan komen, indien de vreugde van hun hart moest beschreven worden (naar ons spraakgebruik: de vreugde van hun hart was te veel om te beschrijven), ald. 15. Tangheh yan warnnan rāmya nika, de bekoorlijkheden er van zijn te veel om ze te beschrijven, BK. 19. Ikang Asurasanggha yängaděgakěn kuta si Naraka munggu ring du lor, amumpunana paçcimottara sadeça Baruna kalawan Dhanādhipa, de Asura-scharen hadden voor Naraka eene vesting opgericht in den Noordhoek, om 't Noordwesten, benevens de windstreek van Waruna ('t Westen) en van Kubera ('t Noorden) te beheerschen, BK. 7. Pira harşa sang prabhu rumëngwa denta mawuwus, hoe groot zou de vreugde van den vorst zijn, indien hij hoorde, wat gij zegt, AW. 184. Pinalaku nira tekang lembu de maharaja Wiçwamitra, hurupana nira ta rakwa ri lembu sarwuda, hij verzocht nu die koe te mogen hebben, koning Wiçwamitra, zeggende die te willen inwisselen voor tien millioen koeien (d. w. z. daarvoor in ruil te zullen geven), Adip. 127, b. Tan warnnan sira ring henu, wij zullen niet beschrijven (eig. er behoeft niet beschreven te worden) hoe het haar op den weg ging, BY. 19. Kepwan ri denya n-tumamā mareng dalēm, verlegen (d. i.

niet wetende) hoe hij 't paleis zou binnenkomen, BK. 51. Sang pejaha, die bestemd was om te sterven, Smarad. Sandehaninghulun i kita, bhaṭārī Lakṣmī sang tamolaha (zóó tel.) ring pangkajawana, sugyan bhatārī Saraswatī, ik heb twijfel omtrent U, of Gij de godin Laksmī zijt, die in de lotusgroep woont, of wel de godin Saraswatī, Wirāţa-p. Patyana-nyu, moge hij door u (o goden!) gedood worden! KO. I, Klan (d. i. kla + en), moge hij in den helleketel van Yama gekookt worden! ald. Kasusukan ikanang sima mapageha teka (Conj. van tëka) i dlāha, de afbakening van gezegd dorpsgebied zij bevestigd tot in lengte van dagen, ald. Syuhëngkwiking gunung, door mij zal deze berg verwoest worden (misschien te l. syühëngkweking), AW. 74. Sang mageseng wuwusen-kwa, laat ik over den verbranden (Minnegod) spreken, Smarad. Patyangkwa sādhya-mu n-aweh lëpaseng alas göng, dat wij zouden omkomen was uw doel, toen gij maaktet dat wij naar de wildernis verbannen werden, BY. Patya-mwa teki tëwasa-mwa niragamaprang, moge dan het loon er voor dat gij op ongeoorloofde wijze vecht zijn, dat gij sneeft, ald. Mapa tëkapamwa, kong awak, angistya, wat is het, o gij (mijn) lichaam! dat gij zoudt wenschen? Smarad. Layat merang yarës ri muka-ngkwawědi kuměl, gij loopt beschaamd weg, daar gij bang zijt mij in 't gelaat te zien, bevreesd en kleinmoedig, BY. Nihan sang hyang Nārāyaņa, regepen astra-ngkwa, ling nira, ziehier, Nārāyaņa, pak mijn schicht, zeide hij, ald. Tatan wwanten wenang tandinga, eris niemand in staat om tegen hem opgewassen te zullen zijn, Sutas, 42, a. Cakrawartya kitaring sabhuwana, Gij zult Cakrawartin (opperheerscher) wezen over de geheele aarde, BY. I, 4. Mawās patyaning Bhīma, zekerzou Bhīma gesneuveld zijn; ald. Harep ri pastrya Parameçwara, met den wensch dat Parameçwara zou trouwen, Smarad. Mahar ep ri sy uha ning rāt kabeh, verlangende de geheele wereld te verwoesten (eig. naar 't zullen verwoest zijn der geheele wereld), BY. 19, 2. Sira (dat wapen) ta mārggā-ngkwa pējaha, dat dan zal (of: moge) voor mij't middel zijn om te sneven, BY. 36, 15. Yogya pahëthëtana, geschikt om een schuilplaats te zijn, Adip. 163, b. Yogyan-pakulemana, geschikt om een plaats te zijn om te overnachten, en sakahyun rakryan panghinëpana (dat of dat oord) naar verkiezing van Uwe Hoogheid moge een plaats zijn voor nachtverblijf, BK. 19. Mangkanā lawasa-nya n-temuakan sangsāra, zoolang dure het dat hij foltering ondervindt (naar ons spraakgebruik: zoolang moge hij foltering ondervinden), KO. I. Sahutën de ning ulā maņdi, demaken de ning wyaghra, sarīken de ning banaspati, moghakëneng wilantih, ring wwai sahutën de ning wuhaya; yan hawan ewöh sumëngka kapagute luncip ning paras; tumurun kaduhunga, kajungkela, pepësa, rëmpwa; ring ratā kasopa, wulanguna, halingëngëna; yan hudan, sambërën de ning glap; yan angher ing umah, katibana bajragni glap; tanpahudan, liputen, gesengana de sang hyang agni, moge hij door een giftige slang gebeten worden, door een tijger besprongen worden, door de boschduivels geplaagd, in voetklemmen verstrikt, in 't water door den krokodil opgehapt worden; wanneer hij op weg is, moge hij bij 't moeielijk klimmen zich stooten aan de scherpe punten der rotsen; bij 't dalen moge hij zich bezeeren, voorovervallen, verbrijzeld, verpletterd 1; op den vlakken grond 2 moge hij met open mond staan, verbijsterd, verbluft zijn; wanneer het regent, moge hij door den bliksem getroffen worden; wanneer hij tehuis toeft, moge 't bliksemstraalvuur op hem vallen; wanneer het niet regent, moge hij door duisternis omgeven en verbrand worden door het vuur, KO. VII. Yadyan kembanga mas-ku kumbanga kakanta, indien gij, mijn schat, een bloem wordt (in een later bestaan, zal - of: moge - uw oudere broeder d. i. ik, uw man) een bij wezen, BY. 38, 4. Si Rāma juga ratwa, tan si Bharata pwa nā ling nira, Rāma zal koning zijn, maar niet Bharata, zoo sprak hij, Rām. 3, 3; mahyun ta sirarināksā patapan nira de nirang Rāma, hij wenschte dat zijn kluizenarij door Rāma zou beschermd worden, 1, 39. Yekān dumeh kami jayā ri musuh mahārşi, dat is het wat maakt dat wij de vijanden van den grooten Rşi zullen overwinnen, 2, 31. Wehënku tang bhuwana dadya alas, ik zal maken dat de aarde een woestenij wordt, 2, 40. Tan yogya yan wuwusa weh paturu nira ngka, het is onpassend dat nog verhaald zou worden hoe zij (de jonggehuwden) toen sliepen, 2, 64. Pakosirën ing açarana, om tot toevlucht genomen te worden (te hulp geroepen te worden) door de hulpeloozen, Sutas. Pakā crayan, hetzelfde, AW. 140.

Eigenaardig is 't gebruik van den Conjunctief om zekere gelijkenis aan te duiden. Bijv. wintang këmbanga, de sterren waren als het ware bloemen (aan den nachtelijken hemel), BY. 50, 3. Çabda ning bhramara matta ya apuya, het gegons der dolle bijen was als het ware vuur (doordat het gemoed der hoorders daardoor in gloed gezet werd), Rām. 6, 126. Ya ta sānaka de narendraputra, die was als het ware een broeder, BK. 40. Dit spraakgebruik is licht te verklaren uit den aard van den Conjunctief, die eigenlijk een Dubitatief is, gelijk in 't Indogermaansch. Wanneer men

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Pěpěsa, rēmpwa, nemen volgens den regel het Conjunctiefteeken aan als nadere bepaling van den Conjunctief Kajungkěla.

Het scheidteeken in den tekst staat op een verkeerde[hierboven verbeterde] plaats.— (Verg. den tekst in deze Serie, dl. VI, 1917, p. 309. Tosvoeging van 1918.)

aarzelt of iets A of B is, moet er zekere gelijkenis tusschen beide bestaan. Men kan niet van een voorwerp denken of zeggen: «zou het soms een bloem zijn?», tenzij men overeenkomt tusschen dat voorwerp en een bloem opmerkt.

Niet geheel duidelijk is de functie van 't suffix in ing palambang-a Wṛttas. 1, 8 en Sutas. 50, a. Vermoedelijk wil het zeggen: «in 't volgende lied».

Aanm. 1. In de HSS. vindt men nu en dan ha in stede van a na klinkers op Njav. manier, doch, voor zoover bekend, niet in gedichten, zoodat alle waarborg voor 't bestaan van dit ha ontbreekt. Eerst in 't Middeljavaansche tijdperk vertoont zich deze beslist onoorspronkelijke vorm met zekerheid.

Aanm. 2. De conjunctief op a is slechts in weinig verwante talen bewaard gebleven. Behalve in 't Njav., waarin bedoelde vorm ook, en wel voornamelijk, als Imperatief dienst doet, treft men 't suffix aan in 't Madureesch. Bisaya en Malagasi. Het gebruik van den vorm op a in 't Madureesch komt veel meer overeen met dat in 't Oudjavaansch, dan met het Nicuwjavaansche spraakgebruik, zoodat de Madurees den vorm bezigt als Conjunctief en ter uitdrukking van een zullen of willen, maar niet als eigenlijken Imperatief, d. i. als een bevel 1. In 't Bisaya wordt door a, gevoegd achter een werkwoordelijken stam, een Praesens Conjunctief en Imperatief uitgedrukt; dus buhata kana, dat worde gedaan, van buhat, doen, maken, Mal. buwat, Sund. buwat, Malg. buatra. Patya niño, worde door ulieden gedood; patyayanang ayam, deze hond worde gedood, van patay, welks uitgang vóór een klinker verzwakt wordt tot i, en verder tot y. Pakanaako, worde ik gevoerd, geef mij te eten. Wordt een vorm als buhata gebruikt na ua of uala, «niet zijn», of obus-na (vgl. Ojav. huwus), dan drukt a een kunnen uit; ua-ko buhata ang sogomo, kay nagmasakit ako, ik kon uw bevel niet uitvoeren, omdat ik ziek was; obus-na buhata namon ang sogo sa Padre, wij hebben het bevel van den Padre reeds uitgevoerd. Eindelijk geeft a als suffix van een substan-, tief te kennen een soort van hetgeen het substantief noemt; bijv. van halas, slang: on sang halasa kana, wat is dat voor een soort van slang?

Uit deze voorbeelden blijkt dat met buhata, patya te vergelijken zijn de in 't Oudjav. zeldzame passiefvormen ucapa, wuwusa, en 't gebruik van  $\alpha$  bij substantieven om eene gelijkenis aan te duiden, bijv. in këmbanga, apuya, wat wel is waar niet geheel overeenkomt met het Bisayasch spraakgebruik in halasa, maar toch hiermeê verwantschap toont.

Bij 't Malagasi is 't gebruik van a in 't passief even beperkt als in 't Ojav.; des te meer komt het voor in 't actief en bij adjectieven. In 't passief komt a alleen voor bij niet-eenvoudige werkwoorden, juist als in 't Oudjavaansch

<sup>1</sup> Vgl. Vreede, Handleiding t. d. beoef. d. Madoer. taal, 24 dr., I (1882), p. XXVII, vg.

met en kunnen aannemen, met elkaar samenhangen, behoeft hier niet in 't licht gesteld te worden. Evenmin is het hier de plaats om uit te weiden over de naam- en bijwoordelijke afleidingen met en, die gemeengoed der Maleisch-Polynesische talen zijn.

# N. De achtervoegsels i en an.

Deze suffixen hebben volkomen dezelfde beteekenis, doch de gevallen waarin ze gebezigd worden verschillen. Volgens een vasten regel heeft i zijn plaats in den Imperatief passief en in alle vormen van 't actief, behalve in den Conjunctief, want hierin en in alle overige vormen wordt an gebruikt. Stammen op een klinker uitgaande kunnen i vervangen door an i, hetgeen zelfs meer gebruikelijk is; dus van an čka (stam těka); an čke of an ekan i (voor anekani, blijkens den Conjunctief anekana, tekana, katekan), afgaan op, aanvallen; mangëne en mangënani, Bat. mangonai, raken; pinatyan, werd gedood, uit pati + i, welks i in dezen vorm door an moet vervangen worden, naast matyanana, om te dooden, uit mati + ani, waarin -ani in den Conjunctief in -anan moet overgaan en voorts het Conjunctiefsuffix aannemen. Zoo ook amatyana en umatyana uit amati en umāti + an (vervangende i) en suffix a. Katunwan, in brand gestoken, bestaat uit ka + stam tunu + an (vervangende i); daarentegen heeft tumunwani, stak in brand, als achtervoegsel ani; de Conjunctief hiervan zou luiden tumunwanana.

In de met i en an afgeleide werkwoorden is de beteekenis van de locatiefpartikels i en an 1 nog duidelijk te herkennen. Bijv. lumihat, blikken, kijken, maar lumihati, kijken naar, ontwaren, zien. Mamighna, hindernis veroorzaken; mamighnani, hindernis veroorzaken aan, hinderen, verhinderen, storen. Mujar, sprak, sang inujaran, de toegesprokene. Tumangis, treurde, anangis, weenende, treurende, doch tumangisi, treurde over; anangisi wëka, zijn zoon beweenende; tumangisi, treurde over; tinangisan, wordt beweend; anangisi is ook «klagen bij» (iemand), en tangisana z. v.o. «moge hij door tranen bewogen worden». Lumumpat, sprong; anglumpati gajah, springt op den olifant. Mundur, keerde terug; angunduri, terugtrekken naar of tot. Van hudan, regen, humudani, beregenen, kahudanan, beregend, door den regen getroffen. Malap, umalap, neemt, rooft; (m)angalap, nemende, plukkende; umalapi, neemt weg van iemand, iemand berooven van; umalapi kuṇḍala, z.v.a. nam oorsieraden van hem weg; inalapan, wien ontnomen werd,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An bestaat in 't Oudjav. niet meer als afzonderlijk voorzetsel, doch komt nog voor o. a. in 't Malagasi; bijv. an Tananari vo, te Tananarivo; en Motaa, te, bij, aan.

die beroofd was van, bijv. Drupada inalapan kaḍatwan ira. Zoo ook kālapan rarā, wien 't meisje ontvoerd was geworden.

Het is duidelijk dat naar hun aard de met i en an afgeleide woorden overeenstemmen met een groot aantal samengestelde werkwoorden in onze taal,
voornamelijk dezulke die samengesteld zijn met be, toe, op, ver, enkele ook
met ont; evenals intransitieve werkwoorden in onze taal door samenstelling
met be, toe, op, enz. transitief worden, zoo is het ook in 't Oud- en NieuwJavaansch. De toepassing van 't hier opgemerkte zal men vinden in de volgende voorbeelden, die natuurlijk slechts eene bloemlezing uit een overgroot
aantal afleidingen bevatten. Bij eenige voorbeelden zal men opmerken dat
het voorwerp pleonastisch voorafgegaan kan worden door i of ri.

Angöbi kaywan ing geger, het geboomte van den berg beschaduwende, BY. 44, 9; het niet samengestelde mangöb, anghub beteekent echter «schuilen». Angujiwati, hem met de oogen een wenk geven. Anganggehi: ling sang Citranggadanganggehi ri Surapati, derede van Citranggada vond ingang bij, wekte overtuiging bij Indra, AW. 233. Anganděhi, druk uitoefenen op, neêrdrukken, overweldigen; göng ning duhkāngandēhi ri sira, de grootte van de smart die hem neêrdrukte, BY. 4, 2; inandehan ing prihatin, werd neergedrukt door het hartzeer, d. i. bezweek daaronder, AW. 106; kāndēhan uneng, overmeesterd door zielsverlangen, BY., vgl. J. kanduwan. Angapuyana, zullen in brand steken, BK. 159; mangapuyi, ook caanvuren, opstoken, BY. 4, 5. Mangampiri, bij iemand aangaan; kampiran, bezocht, BK. 32. Umambuli, met groote macht aantasten, Latijn invadere, Adip. 133; inambulan, werd met groote macht of overmacht aangevallen, 139; kambulan, BK. 14. Amwiti, verlof geven aan - om heen te gaan; tang rākṣasa sāmpun am witi sira, de Reus had hem (den kluizenaar) reeds verlof gegeven om heen te gaan, Sutas. 48, a, doch ook «toestemming vragen aan - om heen te gaan», Adip. 88, b; mamwitana, om afscheid te geven aan, «verabschieden; mamwitaneng kalima, BY. 8, 6. Angareki, mangarěki, haar een kus gevende, kussende, Sutas. 68; ook met volgend voorzetsel: angareki kita, BK. 66; inarekan, werd gekust, Adip. 148; arekana, om gekust te worden: strī kāryy ahyun arekana, BY. 4, 11. Umalapi kundala, nam van hem weg, roofde hem de oorsieraden, Adip. 18; doch ook mangalapi ratnakanyaka, van hem een juweel van een meisje tot vrouw vragende (eig. willende nemen), Hariw. 6, 6; inalapan kadatwan ira en kalapan rara; zie boven. Angasepi, geur meêdeelende aan; gandhangasepigelung, BY. 4, 11. Inaschan, gewasschen. Kāhasan, doorzworven, Adip. 152. Kāsihil heb medelijden met, genade voor hem (in passiefconstructie), BY. 8, 5; kāsihan, betreurenswaardig, te beklagen. In entasan, z.v.a. doorgewaad, doorgekomen (zoodat men den oever bereikt heeft); i k a (nl. de zee van bloed) in entasan; aharep mangentasana sagara, zij wil aan wal stappen uit de zee, BY.; de eenvoudige vorm is mëntas, steeg uit het water, Adip. 78; mentas ring rudhirarnnawa, AW. 256, steeg aan wal uit de zee van bloed, komt feitelijk op hetzelfde neer als mën ta si rudhirārņņawa. Angemuki, bedekken, in duisternis hullen: limut a. kaywan, BY.; inëmukan, in duisternis gehuld. Mangidëri, omsingelen: angrebut m., BY. Kedekan, waarop getrapt wordt bijgeval: (de slapende slang) kedëkan de sang P., op de sl. sl. werd getrapt door P., Adip. 21; vertrapt geraakt, 120; mangiděki, trappen op. Kengěti! het worde bedacht! wees daaraan indachtig! BK. 15. Anginaki, aangenaam stemmen, verheugen, bevrediging schenken aan: a. buddhi; manginaki ri ya, hem verblijden, Sutas. 21, 6; anginakana, zullende verheugen, BY.; in in a kin a kan, die men tracht gerust te stellen, AW. 315. Umiběki, vult, vulde, Adip. 159; AW. 219; iniběkan ghrta, gevuld met Ghi, Adip. 94; iběki ghṛta! vul ze met Ghi, ib.

Hier heeft men een voorbeeld van een wkw. op i, dat beantwoordt aan een causatief in onze taal. Dit zal wel aldus verklaard moeten worden dat um i b ë ki eigenlijk beteekent «volheid geven aan». Zeer stellig moet aldus verklaard worden een voorbeeld als (m) an us wani, zoogen, dus ook een causatief in 't Nederlandsch, terwijl de vorm in 't Oudj. eigenlijk uitdrukt «zog geven aan».

Angimbuhi, meer nog toevoegen aan, nog vermeerderen, BY. 6, 6; kembuhan, nog vermeerderd, AW. 180. Angirangirangi, groote schaamte aanjagen, zeer beschamen; mangirangirangi, groote schaamte aandoen; kerangan, van schaamte vervuld, Adip. 83. Van isi, vulsel, inhoud, komt o.a. (m) angisyani, voldoen aan, vervullen; m. dharmma kşatriya, den ridderplicht vervullen, Swargar. P.; aku misyana dharmma, ik zal voldoen aan den plicht, Sutas. 79, 6; umisyana prārthana, om te voldoen aan een verzoek, 76, a. Inujaran ira ta D.: D. werd door hem toegesproken; in u jaran de, toegesproken door; ook svan wien gesproken wordt, de bedoelde», Adip. 89. Angudili, kwetsen; Conj. angudilana. Angunduri, terugtrekken naar, tot. Angulati, omzien naar, zoeken naar, Adip. 82; inulatan de hyang guru, kapanggih ta sireng jro sumur māti, werd door zijn eerwaarden leermeester gezocht en in een drogen put gevonden, Adip. 11. Manganugrahani, een gunstbewijs schenken aan, begiftigen, Adip. 12, a; an ugrahanana. moge met een gunstbewijs begiftigd worden, 28; in an ugrahan, wordt begiftigd, d. i. ontvangt als gunstbewijs, 12; 52. Anguwahi, manguwahi, weder in orde brengen; a. tapih AW. 296; Sutas. 40, b; ook iets

«op nieuw beginnen», AW. 130; anguwahi janma, op nieuw geboren worden; uwahi! herhaal het! KO. I. Anguwaruwari, algemeen bekendmaking doen of zenden aan; atëhër ikang anguwaruwari patapăn, voorts zij, die algemeen kond doen aan kluizenarijen, K.O. VIII. Anuluyi, voortzetten, eig. «voortgang geven aan». Muhuti, verbieden aan, iemand afhouden van (of in) iets, tegenhouden: muhuti ri sira Kṛṣṇa, hij hield K. tegen, Adip. 160, met pleonastisch ri; 200 ook u muhuti rikang mṛgādhipa, Sutas. 30, 6; tan uhutaneng sarwwakāryya, (ik) moet in geen ding tegengehouden of verhinderd worden, Adip. 78. Anganini, wonden, grieven, eig. een wonde toebrengen aan, AW. 318. Angabehi, mangabehi, alle te gader, gezamenlijk (jets doen, van iets voorzien, enz.); ku mabehi ri sang Bhīma, (de Kaurawa's) stonden gezamenlijk tegenover Bhīma, Ādip. 102; pinahayu kinabehan, (de lijken) werden altegader (verzorgd); kinabehan, Adip. 38, vertaling van Skr. samhatāh; kinon ira ikang tasyan kabehana j u ga, hij beval dat het gebedelde voedsel onder alle verdeeld zou worden, 28. Mangěkěri, den weg versperren aan, belemmeren, vastzetten: mangěkëri nararyya Pandawa, BY. Kinëkësan, in veiligheid gebracht, BY.; geborgen, Adip. 29; kěkěsana, worde in bewaring genomen, vertaling van Skr. anupālayet, doch in passiefconstructie, Manu VIII, 27. Angëne, treffen, raken: ikang kontangëne samaja, de werpspiesen de olifanten treffende, AW. 254; Njav. zou hebben angënani; met pleonastisch voorzetsel: tan hana mangene ri H., geen enkele trof H., BY.; kuměne ya, raakte hem, AW. 107; kakěnan, geraakt, getroffen; kiněnan, z.v.a. «beeinflusst», overmeesterd: kinënan wilāparasa, overmeesterd door een gevoel van treurigheid, BY .; kinën an prayoga siddhi, (de wagen liep snel) krachtens of door (Skr. zou hebben vaçat of vaçena) de aanwending van toovermacht, Hariw. 26, b; kinën an jinëm, z. v. a. voorzien van een slaapvertrek, Sutas. 64, b. Angebekan abhumi, om de aarde te overstroomen, BY., terwijl 't niet samengestelde (m) a ng ë b ë k beteekent: over-vloeiende. Kinilatan, werd bebliksemd, z. v. a. werd getroffen als door den bliksem: kinilatan ing warāstra, BY. 16, 16. Gumantyani, volgde hem op, Adip. 86; gumantyanana ratu ri sira, om hem als koning op te volgen, Tantu; ājñā Bhaţāra Brahma tan wenang kagantyana, het gebod van god Brahma kan niet veranderd worden, Adip. 38. Anggamelana, om haar aan te pakken, Adip. 126; gamelana, (de gelofte) worde gehouden, BY. Kagenteran, bedonderd), door den donder bereikt, Smarad. Anggesengi, verzengen, verbranden; Conj. anggesengana; gumesengikang Asura, (zij) verzengden de Asura's, AW. 264; muntab lwir parwwatāpuy lari

gumësëngane Hastina mwang ratunya, hij (Arjuna) vlamde op gelijk een vuurspuwende berg in beweging om Hastina en den koning er van te verzengen, BY. 9, 5; ginesengan, wordt verzengd. Tinakwanan, Duitsch «befragt», ondervraagd: tinakwanan ta sira mwang prayojana nira, hem werd gevraagd (of: hij werd ondervraagd) wie hij was en wat hij noodig had, Adip. Anangisi weka, hun kinderen beweenende, BY.; tinangisan, werd beweend; ook tinangisan sinwī, z. v. a. werd met tranen bezworen (eig.: bij wien geweend of geklaagd wordt); tan gisan a, moge door tranen bewogen worden, BY.; tumangisi, treurde over, Adip. 60; 113. Manapihi, met een tapih bedekken; figuurlijk: limut manapihi kaywan, nevel bedekt de boomen; tinapihan, in een kleed gestoken, z. v. a. everhuld, bedekt ; figuurlijk: wulan tinapihan BY. Tinamban (voor tinamban, en dit passiesvorm van anambe) geneeskundig behandeld: tinamban sarwwoşadha, Adip. 22, a; tambanana, dat geneeskundig behandeld zal worden, 45; tambana, worde gecureerd, BK. 12. Manāmběhi, iets toevoegen aan, iets vermeerderen: manāmbēhi ri rēs, BY. Van stam tarima komt tu marima, hij ontving; tinarima, in dank ontvangen, of aangenomen, Adip. 26, maar met suffix: tarimana nira ari nira, (aan wien) door hem zijn zuster zou gegeven worden; mangundange J., tarimananāri nira, hij zou J. roepen opdat door hem zijn zuster dan hem (J.) zou gegeven worden, d. i. naar ons spraakgebruik: om hem zijn zuster te geven, 16. Tumalyani, hij voorzag (den boog) van 't koord, Adip. 138; tinalyan, gebonden; tinalyan suku nira, zijn voeten waren gebonden, 24; ook: gebonden, bevangen: tinalyan ing welas asih, door medelijden bevangen, BY.; katalyan, gebonden geraakt, z. v. a. «verstrikt, of geboeid»: katalyan manah. An ěke, an ěkani, afgaan op, aanvallen; Conjunctief an ěkāna; těkāna, om aangevallen te worden, AW. 140; tiněkan, wordt aangevallen, besprongen, 230; katěkān, op (wien) gevallen is (bijv. een vloek), z. v. a. (door een vloek) getroffen, BY.; ook: bereikt, AW. 284. Anikëli, de wenkbrauwen (halis) fronsen tegen iemand, Smarad.; anikëlana, zal in tweeën breken; tumikëlane pupu, hetzelfde (doch perfectief), BY. Tinikëlan halis, tegen wien de wenkbrauwen gefronst worden; katikělan halis, door 't fronsen der wenkbrauwen getroffen, BK. 56; Sutas. 72, b. Tinghali! hij, zij, het worde aanschouwd! Dewingku ing pura tinghali denta, Smarad. 21, b; tininghalan, wordt aanschouwd, gezien, Adip. 22, a; tuminghali, aanschouwde, 54. Van tibā, vallen, komt anibani, op (iemand) neêrzijgen, Adip. 22, a, doch ook: «doen vallen op», (een straf, danda) opleggen aan, ri Bh.; 90; tan yogya tibana danda ikang rare, het behoort niet dat den knaap straf worde opgelegd, 91;

tibanana, hetzelfde; tibana is ook «waarop moet of zou neer komen»: grīwa nira tibāna candrahāsa, op zijn nek moet het zwaard neerkomen; men zou dit ook kunnen opvatten als cop zijn nek moet men 't zwaard laten neerkomen»; tiniban, waarin men iets (bijv. vergift) laat vallen: huwus tiniban (vergift), Adip. 102; katiban, waarop men iets heeft laten vallen, 38; ook: getroffen door iets wat op 't hoofd neêrkomt, AW. 204. Manunggangi, rijden op, berijden: manunggangi lembu. Adip. 14, a; tunggangi kudangku! berijd, bestijg mijn paard! (in passiesconstructie), 16; tinunggangan irekang kuda, het paard werd door hem bestegen, 16. Ook met scheidbare partikel, zonder merkbaar verschil van beteekenis: manunggang ri, als vertaling van Skr. adhyārohan, bestijgende; Conjunctief manunggange walakang ninghulun, Adip. 22 en 115. Anudingi, manudingi, den wijsvinger (om te dreigen) opheffen tegen, bedreigen: anudingi ri sira, BY.; mangso manudingi, ib. Tumunwani, stak in brand; katunwan, in brand geraakt. Anuruni, nederdalentot, op, AW. 192. Demwani ike silitnya! blaas in zijn aars hier! Adip. Van st. dyus komt madyus, adyus, zich baden of wasschen; mangdyus, angdyus, een ander baden of wasschen; doch mangdyusi, angdyusi is een bad laten geven aan : (de Koning) angdyusi kuda, Sutas. 73, a; hierin ligt een causatief begrip opgesloten, evenals in 't boven aangehaalde voorbeeld an i bani, doen vallen op; vgl. ook een Njav. voorbeeld als nguneni waarin toch eigenlijk 't begrip ligt van «laten klinken voor of aan iemand. Pinajengan (Jav. pinayungan): sang nätha pinajengan haneng gajendra, Hariw. 36, b. Made en madani, iemandevenaren: tan hana madani wruh nira, d.i. naaronstaalgebruik: niemand evenaarde hem in kennis, Adip. 49; hierin is 't logisch direct object niet wruh, kennis, maar de persoon; tan hana made ng guna, 92. Umātyani, mātyani, dooden (perf.), amātyani, hetz. (imperf.); Conj. umātyana, mātyana, amātyana, mamātyana, eigenlijk van pati + i; daarentegen mātyānana (metrisch voor mātyanana) om te dooden, BK. 153, van pati + ani. Mamanahi, met pijlen trachtende te treffen: sang Parthalakşa mamanahi, P. mikte, hem met pijlen willende treffen, BY .; mamanah is reeds transitief, en beteekent cop (hem) schieten»; vgl. ons transitief «schieten», ofschoon dit resultatief is, wat maman ah niet is. Van para, dat eene richting aanduidt, en een zich bewegen in bepaalde richting, komt o. a. mare, marani, zich begeven naar; Conj. passief parana, uit para + het i vervangende an + Conjunctief suffix: ngkaneng Mahameru parana, naar den M. moge hij zich begeven (in passiefconstructie), Smarad. Mamarengi, vergezellen, accompagneeren, (iets doen of geschieden) te gelijk met: wetu nih luh nira mamarengi

luh mahāmuni, BK. 7; pinarengan, geaccompagneerd; parengana, hij moest het vergezeld doen gaan van, z. v. a. kon niet zonder dat hij: lāwan durdānta ning Daitya parengana nirān leçyanāburwaburwan, AW. 77. Van paritrāņa, redding, komt: ya tikomaritrāņāna kita, die zal u redden, Adip.; BK. 121; yogya paritrāņāna de sang pandita, hij behoort door den P. gered te worden, Adip. Am ejahi, doodende; těka mamějahi, hij kwam trachtende hem te dooden; mějahana, umějahana, Conj. van mějahi, umějahi; (m)amějahana, van (m)amějahi; pinějahan, wordt gedood; pějahi pwāku! dood mij dan! Smarad. Am ën uhi, een plaats geheel vullen, zich geheel er over uitbreiden, ook: overladen (bijv. met eerbewijzen, giften); vgl. 't boven opgemerkte omtrent umiběki; měnuhana, z. v. a. om te verzadigen. Mamöki, afknotten, ('thoofd, den nek) afhouwen aan: mamöki ri tenggek ikā, hij hieuw hem de keel af, BY. 18, 7; kapökan, «wien 't hoofd of de nek afgehouwen is, genekt, 1; mamökana, om te nekken: malësa mamökaneng laga. Angrurubi, met een lijkwade bedekken; rinuruban, wordt met de lijkwade bedekt; karuruban, fig. z. v. a. «verhuld, aan 't gezicht onttrokken», Adip. 21; rurubana, (ze) zullen (als met een lijkwade) bedekt worden: rurubana puşpa padapa. Pinalaywan de, naar wien toegeloopen wordt door, die achterna geloopen wordt door, Adip. 15; 85; palaywana, worde achterna geloopen, BY. Anglabuhi, een einde maken aan (het vasten, een gelofte); Conj. anglabuhana; passief: labuhana; ook hierin ligt een causatief begrip opgesloten, nl. van «laten vallen». Anglare en anglarani, bezeeren, grieven, kwetsen; bijv. anglare of anglarani hati. Anglepasi, afschieten op, beschieten; linëpasan diwyāstra, hij werd beschoten met hemelsche wapens. Lumingsiri, neigde zich tot; lumingsiri buddhi sang Amba, het gemoed van Amba neigde zich tot hem, Adip. 84. Kumaliliri, beërven, iemand opvolgen (in de regeering), Sutas. 127, a; Conj. ku malilirana; (m)angalilirana kadatwan haji, zou hem opvolgen in de koninklijke waardigheid, Adip. 60; de eenvoudige stam is lilir, doch bij aanhechting van i en an wordt hier, en in andere woorden, waarover later meer, de secundaire stam kalilir gebruikt. Van lihat komt lumihat, blikken, doch lumihati is eblikken op, ontwaren, zien ; lihati! worde het gezien! linihatan, wordt gezien, aanschouwd; lihatana sembah ni nghulun, Conjunctief passief. Nauwelijks verschillend in beteekenis is lihat met scheidbare partikel, bijv. yan lumihate halintang nira BY. 2, 10 en yan lumihat ri wayangwayangan i sekar ing kamuning, 6, 7. Manglukari, een ander 't kleed losmaken; Conj. mahyun manglukarana ken, BY. 4, 10; kalukaran siñjang, die door een

ander van 't kleed ontbloot is, Sutas. 60, a. Anglumpati gajah, springt op een olifant. Malesana, om weerwraak te nemen op (hem), Adip. 48; winalesan, op zijn (of: hun) beurt (aangevallen): winalesan rinok, BY. Waluyana, worde teruggekeerd tot, d.i. laten we nu wederom spreken van: waluyana ta Partha, BY.; winaluyan, waarop teruggekomen wordt, waaraan op nieuw begonnen wordt, AW. 337. Amāhi, iemand overstelpen: a. puşpawarşa, hem overstelpende met een bloemenregen; winähan, werd overstelpt (met pijlen), Sutas. 102, a; rinebut ring astra, winahan cakra, ib.; kawahan dres ing lara, overstelpt geraakt door de hevigheid van smart, BY. Mamighna is chindernis veroorzaken, maar amighnani, iemand hindernis in den weg leggen, iemand hinderen, storen, stuiten; wighnanidental hij worde door u daarin verhinderd! Adip. 58; winighnan, (de poging) werd gestoord, 154. Mamutani, verblinden, eig. blindheid teweeg brengen bij of aan, AW. 306; amutamutani beteekent ook «zich blind houden voor», d.i. ignoreeren, verloochenen, Adip. 61; winutan, geloochend, ib.; vgl. pamutamuta, het loochenen, ib. Van den secundairen stam kawruh is afgeleid kumawruhi, begreep, leerde kennen, doorgrondde, Adip. 157; kinawruhan, bekend: tan kinawruhan jro nikā, de diepte er van was onbekend, 24; kawruhi! verken het! neem kennis er van! maak u er meê bekend! AW. 144; mangawruhi, begrijpende, leerende kennen, Adip. 61. Muwuhi, vermeerderen, eig. iets nog toevoegen aan: muwuhi pasinghanāda, BY.; amuwuhi, vermeerderen, verhoogen; a. rūm, de liefelijkheden verhoogende; a. ri prabhā pararatu, BY. Opmerkelijk en niet in allen deele duidelijk is het spraakgebruik van weh; hiervan wordt gevormd aweh, maweh, (hij) geeft, laat, staat af, veroorzaakt; het vormt met het volgende substantief, den naam van hetgeen gegeven, toegestaan of veroorzaakt wordt, een samengestelde uitdrukking, waarvan 't passief zoo gebruikt wordt alsof het onderwerp de begiftigde persoon is; dus wineh wedihan, wordt begiftigd met een kleed; wineh upadrawa, wien een ramp ten deel valt; de afgeleide vorm met achtervoegsel i of an, bijv. mehi, heeft meer bepaald de beteekenis van 'in 't bezit gesteld worden van iets; kamena nira wehana ri sang hyang dharmmaçāstra, zijn doel was om in 't bezit gesteld te worden van de kennis der Wet, Adip. 9. Sapwani! het worde weggevaagd! tikang mada wimoha tumuwuh i manah-ta sap wani! AW. 345; sinapwan, wordt weggevaagd, Adip. 160; BY.; sumapwana, om weg te vagen, BK. 7; gewoonlijk beantwoorden onze met weg samengestelde werkwoorden aan Oudjav. woorden op aken, doch de eigenlijke beteekenis van sapwani moet zijn seen veeg geven aan ietss of eden bezem laten gaan over iets». Sinahuran, werd beantwoord, kreeg ten

antwoord, Adip. 42. Sumirati, bespatten, besprenkelen; Conj. sumiratana wişa ri buntut ing Uccaihçrawa, Adip. 33 (men lette op de eigenaardige constructie); siniratan, besprenkeld; kasiratan, bespat geraakt, Adip. 37. Anuluhana, alsofhet bescheen, licht wierp op; kasuluhan, beschenen geraakt, door 't schijnsel getroffen: kasuluhan ta sira de ning pañjyut, Adip. 89. Sinuswan, werd gezoogd, 11, a. Kahaliwatan, gepasseerd: ya tika k. de sang J. Angheti, een schuilplaats zoeken tegen of voor: a. ng Rorawa (hel), Sutas. 6, a, doch zonder achtervoegsel anghetheta riguhā, zoeke een schuilplaats in een grot, 117, b; 200 ook mahethote ing patala, Adip. Hinenengan, waarop gezwegen wordt, met zwijgen beantwoord, AW. 301; kah en en gan, z. v. a. met stomheid geslagen, Adip. 2, a; AW. 206. Anghudani, beregenen, op iemand als regen laten vallen; anghudani çarawara, BY. 13, 15; humudani, als regen doen vallen op, Adip. 83; kahudanan, door regen getroffen, KO. Aminěkěti, iemand onderrichten, Duitsch chelehren; aněkětana, er belehre ihn, BK. 80. Manglalane, opvroolijken: manglalane prihatin ira, d.i. naar ons taaleigen: <hem opvroolijken in zijn droefheid. Van enah wordt afgeleid inenah, wordt gezet; inenahaken, wordt nedergelegd, Adip. 15, 22; doch in en ah an is «waar iets geplaatst, gezet wordts, 102.

Onder de boven aangetogen voorbeelden komen afleidingen voor van kalilir, kawruh, kāsih, secundaire stammen van lilir, wruh en asih. Volgens welken regel bij werkwoorden op i en an de secundaire stam vereischt wordt, heb ik niet kunnen ontdekken. Iets dergelijks ziet men in Jav. kumawani, zich verstouten, hoewel dit geen suffix bevat 1; doch het begint evenals wruh met eene w. Jav. angawruhi, dikawruhi isrechtstreeks een voortzetting van Ojav. ang awruhi. Opmerking verdient, dat ook Bataksch, waarin het taalgebruik ten opzichte van de werkwoorden op i en an zoo volledig met het Oud- en Nieuwjav. overeenstemt 2, bij aanhechting van i een secundairen stam met ka bezigt; bijv. mabiyar marnida anggina, hij vreesde voor (eig. ziende) zijn jongeren broeder, maar: makkabiyari, iemand vreezen; matahut, heeft vrees, is bang, maar: makkatahuti, vreezen (trans.) 3. Het onderscheid is, dat in 't Bataksch na mang de & blijft, terwijl in mangawruhi de gewone klankverandering plaats heeft. Desniettemin is de groote overeenkomst tusschen 't spraakgebruik van 't Oudj. en Bataksch te dezen opzichte niet te miskennen, waaruit men mag

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vormen als kumaländå e. dgl. blijven hier buiten bespreking, wegens de eigensardige beteekenis.

<sup>\*</sup> Zie V. d. Tuuk, Tobasche Spr., 2\* Stuk (1867), § 50; vgl. § 112.

Dez. blz. 323 en § 95.

afleiden dat het zeer oud moet wezen, want de twee genoemde talen staan anders niet in bijzonder nauwe betrekking tot elkaar, en wederzijdsche invloed is geheel uitgesloten.

Behalve de locatief beteekenis die in 't achtervoegsel i ligt opgesloten, heeft het nog eene andere. Het duidt namelijk eene veelvuldigheid aan, hetzij van de handeling of van het daarbij betrokken onder- of voorwerp. Bijv. manuk amilihi kaywan ring tāman pakulĕmana, de vogels zochten boomen uit in den lusthof om er den nacht door te brengen, BY. 6, 16. Hier zou, indien niet van verscheiden vogels sprake was, niet amilihi te pas komen, want ook het eenvoudige amilih is «uitkiezen»; verder blijkt de verscheidenheid uit het collectiefmeervoud kaywan. Een ander voorbeeld is anglĕpasi, dat zoowel «afschieten op» kan beteekenen als «veelvuldig afschieten». Dit laatste is bedoeld in BY. 17, 2: Bhīmasenānglĕpasi çarawarāmighnani Prātipeya, Bhīmaschoot veel voortreffelijke pijlen af, Prātipeya trachtende te stuiten. Geheel hetzelfde gebruik is welbekend uit het Nieuwjav. en 't Bataksch, waarvoor verwezen zij naar de spraakkunsten, waarin dit punt met de noodige uitvoerigheid behandeld is 1.

Aanm. 1. De imperatief op i wordt als passief opgevat, ten minste in gevallen als tinghali dental, en dgl. Een bepaald kenmerk van 't passief vertoont de vorm anders niet; zoodat uitdrukkingen als pañjingi! ga er in! lihati! zie! evengoed imperatieven van mañjingi, umañjingi, lumihati kunnen wezen, als bijv. laku, ga uws weegs! de bij lumak u behoorende imperatief is. Als passief moet de vorm in elk geval dáar beschouwd worden, waar 't logisch voorwerp, grammatisch onderwerp, bepaald is. Zoo ook in 't Bataksch; bijv. Dairisch ajarajari aku asa kubëtoh ta katëra pëmahan, beproef mij te onderrichten, opdat door mij geweten worde, hoedanig de wijze van doen is 2.

Aanm. 2. Opmerkelijk zijn de i bevattende werkwoorden (m) angde, (m) angdani, bewerken, teweegbrengen, in orde brengen, van een verloren eenvoudigen stam da. Eigenaardig hiervan is, dat de ook als substantief en verder als prepositie gebruikt wordt, terwijl in naamw. vormen anders i door an vervangen wordt. Doch in een ouder tijdperk moeten er ook secundaire substantiefstammen met i gevormd zijn geweest. Dit mag men vooreerst afleiden uit het feit dat de imperatief op i uitgaat, immers de imperatief is vormelijk steeds een substantief. Ook is het duidelijk, wanneer men bijv.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie o. a. Roorda, Jav. Gramm. § 141 (1ste dr., 1855); v. d. Tuuk, Tob. Spr. § 50. Aangaande het gebruik van i en an in andere Maleisch-Polynesische talen vindt men 'teen en ander in mijn Fidjitaal (1886), bl. 67 vgg. [herdrukt in deze Serie, dl. IV, 1916, bl. 305 vgg.]

<sup>3</sup> V. d. Tuuk, op. cit. blz. 182.

Tagalog gawa, doen, maken, vergelijkt met Ojav. gawe, ouder gaway, gawai; MP. paka, maka met Mal. pakai, gebruiken, dat zulke secundaire met i gevormde stammen uit zeer ouden tijd dagteekenen.

# (Bijdragen, 7, I, 1903.) O. Hef suffix aken.

Dit suffix, dat in sommige talen als afzonderlijk voorzetsel bewaard is en dus in verbinding met een stamwoord werkwoorden vormt die met onze samengestelde werkwoorden te vergelijken zijn, drukt zekere betrekkingen uit, welke in onze taal worden uitgedrukt door «met», voorts door «tot, voor, ten behoeve van; aangaande, ten opzichte van, ten onderwerp hebbende». Wordt zulk een samengesteld wkw. verbonden met een voorvoegsel dat alleen bij een transitief begrip, althans oorspronkelijk, optreedt, dan krijgt zoo'n werkwoord de beteekenis van een causatief, welke beteekenis het behouden kan zelfs als het voorvoegsel wegvalt, bijv. in 't passief. Ter verduidelijking van 't gezegde mogen hier eenige voorbeelden volgen.

Bij werkwoorden als «gaan, komen, loopen, vluchten, vliegen» en dgl. geeft aken te kennen «met». Dus palaywaken, wegvluchten met, 1 van palayu, vluchten; woraken, wegvliegen met, van wor, vliegen; temwaken, samenkomen met, een ontmoeting hebben met, stuiten op, van temu, samenkomst.

Ligt in 't grondwoord het begrip van een handeling die men met behulp van zeker instrument of ander voorwerp verricht, ook dan duidt ak en een «met» aan. Bijv. panahak en hrū, met een pijl schieten; pupuhak en gadā, met een knots beuken; panggutukak en, met iets gooien. Nu gaat een begrip als «schieten met» van zelf over in den zin van «gebruiken om te schieten»; «beuken met», in dat van «bezigen om te beuken». Bij woorden als «gooien, werpen» e. dgl. staat in onze taal het voorwerp waarmeê de handeling geschiedt in den accusatief, doch in 't Ojav. in den instrumentalis; wij zeggen «ik werp een steen», al kunnen wij ook zeggen «ik werp met een steen»; in 't Ojav. is alleen deze laatste constructie gebruikelijk, terwijl als onmiddellijk voorwerp der handeling beschouwd wordt de persoon of zaak die men wil treffen; dus in plaats van «ik werp een steen op hem», zegt men in 't Ojav. «ik werp hem met een steen». In veel gevallen laat onze taal het gebruik van «met» niet toe, al wordt het voorwerp genoemd met behulp waarvan de handeling geschiedt; bijv. ayatak en hrū, een pijl

¹ De Oudj. vormen geef ik in den imperatief, de Hollandsche vertaling in den infinitief. De zinnen waar de voorbeelden voorkomen en de plaatsen zullen in ²t vervolg meêgedeeld worden.

aanleggen, hoewel het instrumentaal-begrip duidelijk genoeg uitkomt, vooral als men vergelijkt mangayat cāpa, den boog spannende. Tihangaken hrū, den pijl opleggen, zou men des noods kunnen vertalen «met den pijl voorzien», doch dit is eenigszins gedwongen. Hudanaken puspa is «regenen met bloemen», het geen van zelf overgaat in den zin van «bloemen laten regenen, een regen van bloemen laten vallen»; terwijl hinudanan warāstra is «met voortreffelijke schichten beregend, met een regen van schichten overstelpt».

Uit een begrip als wehaken, «als gift gebruiken, tot gift of gave doen dienen», terwijl aweh, maweh beteekent «geven, afstaan», ontwikkelt zich dat van «als bewijs van mildheid of vroomheid schenken, weggeven»; bijv. amehaken udakañjali, «als offer voor den doode een handvol water plengende». Amengyaken laku is «den nacht gebruikende tot den tocht, den tocht 's nachts ondernemende».

Zeer gewoon is de beteekenis van «tot, voor, ten behoeve van», die in aken opgesloten ligt. Bijv. astwaken, «goedkeuring schenken tot, op; zegen geven op», en ook «gelukwenschen voor», van astu, het zij zoo! Iringaken i, tot geleide zijn voor iemand, z. v. a. iemand vergezellen. Anuntunaken, tot geleide zijnde voor iemand. Sumarathyaken, hij trad op als wagenmenner voor —. Amrihaken, zijn best doende ten behoeve van, zich beijverende voor —. Humeraken, hij wachtte tot. Tanantyaken, hij wachtte niet tot, wachtte niet af. Munagyaken i haywa, hij uitte wenschen voor —. Angrahinaken, den dag afwachtende, tot den morgen toe (wakende).

Meermalen beantwoordt akën aan ons comtrent, over, naar». Warahakën, meedeeling doen omtrent iets, iets melden. Majarakën, hij gaf inlichting omtrent iets. Tañākën, vragen omtrent, naar iets. Anangisakën, weenende over iets. Tan kasangçayākëna kan vertaald worden met cten opzichte, dienaangaande mag niet geaarzeld worden, maar ook

«daarmee m. n. g. worden.»

Wanneer begrippen als «zeggen, bevelen, leeren, vermanen, zingen» en dgl. a kën aannemen, dan is het onmiddellijk voorwerp steeds datgene wat geuit wordt, terwijl de niet-samengestelde vorm tot onmiddellijk voorwerp een persoon heeft. Zoo heeft bijv. kumon (hij) beveelt, beval, in afwijking van ons taaleigen, maar in overeenstemming met het Latijn, tot voorwerp den persoon tot wien het bevel gericht wordt; dus Kṛṣṇa kumon Arjuna, K. iussit Arjunam 1; maar kumonakën is «beveelt iets» of «verordent ten opzichte van», terwijl het onderwerp meestal de persoon is die het bevel

I Ook kumon ri is niet ongewoon, maar dit is te verklaren als een gevolg daarvan dat de accusatief vaak door den datief wordt uitgedrukt.

overbrengt, niet degene van wien 't bevel uitgaat. Is het eenvoudige wkw. intransitief, zooals humatur, maakt zijn opwachting, ook dan beteekent de samenstelling manghaturakën, «iets aanbiedende», manghaturi, «het hem aanbiedende», zoodat in den vorm met i het begrip ligt van manghaturakën + het suffix i = an. Winarah i is «verwittigd van, onderwezen in»; warahakënta ri Pāṇḍuputra, «het worde door u medegedeeld aan de Pāṇḍawa's»; winarahakëna, het zal medegedeeld worden.

Dewijl kumonakën beteekent 'geeft bevel tot', zooals bijv. BY, 2, 3, kan men het als een voorbeeld aanhalen dat in ak en 't begrip ligt van 'tot'; zelfs waar 't onderwerp der handeling een bode of degene is die het bevel overbrengt, kan men de beteekenis beschouwen als een uitbreiding van de vorige; de hoofdzaak is, dat het onmiddellijk voorwerp een zaak is, en in zooverre nadert het de opvatting waarbij ak en wijst op het middel waarmeê de handeling tot stand wordt gebracht.

Uit tinañākēn, «waaromtrent of waarnaar gevraagd wordt», blijkthoe in bepaalde gevallen de begrippen «omtrent» en «naar» elkaar raken. Begrijpelijk is dus hoe manuduhakēn kan beteekenen «wijzende naar, aanwijzende»; angawuryakēn, den rug toekeerende naar of ten opzichte van; angharēpakēn, de voorzijde toekeerende naar, vóór zich hebbende; pirēngwakēna, worde geluisterd naar.

Verder worden met akën tweeërlei soort van causatieven gevormd. Dezulke, waarbij akën verbonden wordt met een naamwoord, vooral deelwoordachtige adjectieven, geven in 't algemeen te kennen: «maken dat iemand of iets ondergaat, in zekere gesteldheid komt». Bijv. dinohakën, wordt verwijderd, van doh, afstand; numanākën, (hij) verwoestte, van nanā, verwoest; humilangakën, vernietigt, doet te niet, ruimt uit den weg, doet verdwijnen, van hilang, vernietigd, verdwenen, weg; çumīrņņakëna, hij zal verdelgen, van çīrṇṇa, verdelgd. Gewoonlijk beantwoorden aan deze en soortgelijke woorden in onze taal samenstellingen met ver 1.

Werkwoorden van deze soort zou men kunnen brengen tot de klasse van «facere fieri». Wordt aken verbonden met werkwoordstammen, onverschillig of ze op zich zelf transitief of intransitief zijn, mits ze een handeling aanduiden, dan ontstaan causatieven in engeren zin. Bijv. mangdemaken gaja, de olifanten doende aanvallen 2, van mangdemak, aanvallende; angrapaken açwa, de paarden doen rennen, tot rennen aanzetten, van krap, wedren; mamulihaken, doen terugkeeren tot den strijd, den strijd laten hervatten, van pulih, hervatting; tanpangdadyakena,

<sup>. 1</sup> Behalve wanneer ver eene verandering aanduidt.

Hierin ligt evenzeer 't begrip van emet de olifanten aanvallen ..

het mag niet veroorzaken, doen ontstaan, van dadi, worden; amanghuripaken, in leven doen blijven; maken dat (een geslacht) in stand blijft, en ook «doen herleven», van panghurip, middel om te leven. Vormelijk zijn de stammen ook van deze causatieven naamwoorden, maar in verband met het suffix schijnen ze de waarde te hebben van eenvoudige werkwoorden.

Met eenig recht zou men werkwoorden als mulihaken (passief inulihaken) «naar huis terugbrengen», eigenlijk «naar huis teruggaan met iemand», tot de klasse der causatieven kunnen brengen. Immers «iemand naar huis terugbrengen» komt feitelijk nagenoeg overeen met «maken dat iemand naar huis terugkeert», maar toch voelt men dat mulihaken van mulih geen causatief in engeren zin is, zooals mamulihaken, laten terugkeeren, den strijd doen hervatten, van pulih. Met wöraken, wegvliegen met, en dgl. verbindt zich de voorstelling van «door weg te vliegen redden», maar dit wordt niet onmiddellijk door den vorm uitgedrukt. De moeielijkheid om de verschillende beteekenissen der werkwoorden op aken te klassificeeren, moge als bewijs gelden voor den nauwen samenhang tusschen die beteekenissen.

In sommige gevallen maakt het spraakgebruik tusschen 't eenvoudige werkwoord en 't samengestelde slechts een gering onderscheid. Bijv. angiring is «vergezellen, begeleiden», vooral ter staatsie; angiring akën en miring akën is «geleiden, een geleide vormen voor (iemand)». Van den stam ting gal komt o.a. (m) ating gal, verlaten, alleen laten, waarbij als verbaalsubstantief behoort pating gal, 't verlaten, weggaan van (ri, eene plaats); 't verscheiden, overlijden; 't achterwege blijven; doch paning gal, verb. subst. van (m) aning gal, is ook «'t verlaten (met opzet), vertrek, afscheid»; tuming gal i of ri, hij verliet (bijv. zijne vrouw); tuming gal akën is «verlaten, aan zijn lot overlaten (van een wicht door de ouders); laten varen, afstand doen van»; doch ook «maken dat achterwege blijft».

Het verdient bijzonder opgemerkt te worden dat menig wkw. op akën het prefix pa vertoont. Bijv. sira ta pinatapākën, voor hem nu wordt tapas uitgeoefend, AW. 6, 4. Zoo ook pinagawayakën, voor wien gemaakt (verordend) werd, Ādip. 153; waarvoor gemaakt was, z. v. a. voorzien van: lawang nikang guhā pinagawayakën jantra cakra, ald. 40. Pinaguñëpakën, waarover veel gepraat werd, z. v. a. werd het onderwerp der gesprekken, AW. 15, 3. Padamëlakna, worde ten uitvoer gelegd, KO. Pinarabyakën, totechtgenoote genomen AW. 28, 7. Pinasotakën, op wien 't verlangen gericht is, naar wien verlangd wordt, z. v. a. beminde; těka sira sang pinasotakën ing twas, hij

kwam, de zielsbeminde, Smarad. f35; in 't Skr. zou men zeggen prārthita.

Deze vormen met voorvoegsel pa herinneren aan de Bataksche werkwoorden op kon (spr. hon) Tobasch, ken Dairisch, en voorvoegsel pa. Bijv, papandehon, iemand tot werkman maken, laat zich vergelijken met parabyaken; het verschil is dat in 't passief het achtervoegsel hon wegvalt, wat in 't Ojav. niet geschiedt. 1 Behalve 't voorvoegsel pa vindt men ook soms pang; bijv. pinangrakëtakën, voor wien een dans of pantomime uitgevoerd wordt, Adip. 150. Ook deze vorm heeft zijn tegenhanger in 't Bataksch; bijv. hu-pangolihon djolo riyar-nami on, dat door mij deze onze spaansche matten ter kooping van een vrouw gebezigd worden; unang anggo pandekdekkon, laat het toch niet telkens naar beneden vallen; di-pambuwatkon, door hem wordt ten behoeve van (dien persoon) genomen. 1 In pangulihon, en andere met voorvoegsel pang, ligt een meervoudig begrip opgesloten, hetgeen natuurlijk is, omdat pang, in tegenstelling tot pa het kenmerk is van een imperfectief, dat van zelf overgaat in een duratief. Duidelijk is ook Oudj. pangrak ětak ěn een imperfectief. Overigens blijkt dat het Bataksch bij de werkwoorden op hon, enz. pa en pang vereischt, waar het Ojav. hetzelfde uitdrukt door ak en alleen, zonder voorvoegsel pa en pang. Ook het hedendaagsche Javaansch bezit werkwoorden op aken, ake met voorvoegsels pa (actief ma), bijv. padamělakěn, pagawekake, doch een vaste regel voor dit spraakgebruik is nog niet gevonden.

De nu volgende voorbeelden strekken tot nadere toelichting van 't boven verhandelde. Lebuh nikang pura kinonaken bhūşanan, er werd bevel gegeven dat het tournooiveld van den kraton zou versierd worden. BY. 2, 4; ajñā Çrī Mahārāja kumonakēn ikang wanwe Kudadu, 't bevel van Z. Maj. den Koning verordent het dorp Kudadu, KO. In astwaken ujar Mahasurapati, de rede des grooten Asura-heerschers werd toegejuicht, AW. 20,5 Sang hyang Surendra mastwaken yanjayeng (d. i. jayā + ing) prang, de god Indra gaf zijn toestemming, hechtte zijn goedkeuring er aan, dat zij in den oorlog zouden overwinnen, BY. 9, 2; mastwāken pejaha Jayadratha, hechtte zijn zegel er aan, gaf zijn fiat er op, dat Jayadratha zou sneuvelen; angastwaken ri, toestemming gevende tot, goedkeurende, Adip. 17, a; kala Drona 'n inastwaken, ten tijde dat Drona in zijn waardigheid bevestigd, ingezegend werd, BY. 13, 12; Adip. 109. Munagyaken i haywa sang prabhu, zij uitten zegenwenschen voor 't heil van den vorst, BY. 2, 2. Aprgi'n humīrakën i ken-ya sāk ring henu, haastig sleepten zij de rokken op die op weg afgezakt waren, 2, 10. Manuduhaken ryy

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie V. d. Tuuk, Tobasche Spr., 2 Stuk (1867), p. 129; 183; 177; 179.

unggwana nira, zij wezen de plaatsen aan waar zij zouden zitten, 7, 2. Mintonakën krama nira 'n tuhu Wişnumürtti, hij toonde hoe hij in waarheid een belichaming was van Wisnu, 8, 1. Ng kā lumrān g puspawarseng ghana sinawuraken sang watek Siddhasangg ha, toen verspreidde zich een regen van bloemen in de wolken, gestrooid door de scharen van Siddha's, 9, 1. T-alap t-ulihaken i kadatwanta, neem hem mede terug naar uw paleis, Adip. 81: inalap ikang rare, inulihakën ireng açrama, hij nam den knaap met zich mede terug naar de kluizenarij, 21; 103. Ndak-wöraken kita, ik wil met u wegvliegen, Adip. 114; wöraken mami kita kabeh, ik zal met u allen wegyliegen1, 115. Iña nira yan palaywaken (zóó tel. voor malaº) i sang manik ning ahayu, haar Dueña is het die met het juweel der schoonen gevlucht is, BK. 68. Tandwa yarpupuhaken tekang gadā bhīşaņa, onmiddellijk beukte hij met zijn geduchte knots, 208. Binuñ cangak ën gulū nika, met diens hals werd gegooid, BY. 18, 8; (het lijk) binuficangakën ing sukët, werd in 't struikgewas weggeworpen, Adip. 64. Ginutukaken çirah-nya ri Suyodhana, zijn ('s reuzen) hoofd werd Suyodhana toegesmeten, BY. 18, 7; manggutukakën (het hoofd) i sang Korawapati, gooiende naar den heerscher der Kaurawa's, 20, 9. Lāwan tang kanin ing kapan warasa de ni sëpah ira lanā jinampyakën, en hoe zou de gewonde kunnen herstellen door 't kouwsel, dat aldoor als geneesmiddel aangewend (of: beschouwd) werd? 44, 15. Angupakşamāken i saçīla nira, zij vroegen vergiffenis voor hun gedrag, 23, 9. Sumarat (h) yakena karyya sang prabhu, om als helper op te treden voor de belangen van den Vorst, BK. 122. Amarahakën datëng sang Asurendra, de komst van den Asura-vorst berichtende; eñjing sang nrpaputra yarwarahaken tang ipyan, 's morgens deelde de prins meê wat hij gedroomd had, 112. Toh jiwāmrihaken risang Naraka, met levensgevaar deed hij zijn best voor Naraka, 217. Mājarakën hananta, hij gaf inlichting omtrent uw verblijf, 53. Anggītaken kung ning oneng, den weedom der minnende tot onderwerp van een lied makende, in dicht brengende, 49. Tan-antyakën sampuna ning warah sira, hij wachtte niet totdat het bericht ten einde zou zijn, 210. Mucapaken çabda pratijñanira, hij sprak de woorden van zijn gelofte uit, BY. 19, 23; angucapaken wacana, eene rede uitsprekende, Sutas. 67, o., umucapaken tatwa Bhațăra mwang Bhațări, hij sprak over (z. v. a. beschreef, legde uit) het ware wezen van Bhațāra en Bhațāri, Kosm.; tan ucapakena, om niet te

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De passief-constructie wordt, waar ons taalgebruik het vereischt, door de actieve vervangen.

spreken van, Adip. 26; 86. Humeraken patya ni tanghuluñ juga, zij wacht slechts op mijn dood, BK. 108. Sirangrahinaken (zoo te l. voor sirār\*), hij wachtte den dag af, bleef wakker tot den morgen toe, 111. Anëmwakën cora lumampah ing kulëm, in aanraking komende met, stuitende op, ontmoetende roovers die 's nachts rondloopen, 109. Anangisaken lara ning mapasah, weenende over 't leed der gescheidenen, 71. Sang nṛpātmaja manolih amaspadaken, de prins keek om, acht gevende, 70. Kadi megha manghudanaken, pada nira yarwehakennikang dana, te vergelijken met een wolk die regen geeft was hij, bij 't schenken van zijn milde giften, Ram. 1,5. Anghudanaken warāstra, de voortreffelijke schichten als regen doen neerkomen, BY. 16, 2; manghudanaken warsajalada, de regenwolken lieten regen vallen, Adip. 159. Anūtaken i sarasa sang hyang Agama, al wat in de heilige wet vervat is opvolgen (of: nakomen), doch ook an ūtaken manah-nya durwiweka, zijn onverstandigen geest volgende, BY. 52, 3; BK. 144. Hana pwekang cūdāmani, ya tiku yogya srahakena, daar is namelijk nog het kroonjuweel, dat behoort uitgeleverd (of: ter uitlevering aangeboden) te worden, BY. 51, 23, doch kasrah cūdāmani, hetkroonjuweel werd overgegeven, 51, 29. Tanwyarthan win al ësakën (nl. sañjata nira), zonder falen wreekte hij zich (z. v. a. beantwoordde hij den aanval) met zijn wapen, 15, 17. Tumihangaken ikang çarottama, hij legde zijn uitstekende pijl op (den boog), 13, 1. Angawuryyakën kuta, den rug keerende naar de veste, met den rug staande n. d. v., van kawuri, 10, 5; vgl. Jav. mëngkërakën. Amëngyakën laku, den nacht gebruiken voor den tocht (of: gedurende den nacht den tocht doen, daarvoordennachtbestemmen), BK. 210, doch sawang jenu kanaka winëngyakën, gelijk goudgeel smeersel dat men een nacht over heeft laten staan, BY. 13, 1. Teher anawengyaken, turung atanghi, hij sliep voort den geheelen nacht door, en werd nog niet wakker, van sawengi, BK. 22. Henengakena kamantyan sang Krana'n sedeng iniwo, laten we voor een poos zwijgen over Kṛṣṇa (al. laten we een poos K. laten rusten), terwijl hij onthaald werd, BY. 4, 4; henengakena ng kathā sakareng, laten wij een poos het verhaal laten rusten, Adip. 29; 84; yan henengakena sapolah i nghulun, indien men mij stilletjes laat begaan bij al wat ik doe, Sutas. 66, b; zoo ook anghënëngakën i kakanta, uw ouderen broeder (geliefde) stilletjes laten begaan, BK. 54; vgl. 't KBWdb. i. v. hënëng. Ulah nrpati Koraweçwara'n ahöm pirëngwākēna, verneem (eig. luister er naar, hoor toe) hoe de vorst der Kaurawa's raad hield, 10, 1. Asemu Kala krodhangentyakena jagat, hij leek als Kāla in toorn aan de wereld een einde willende maken, 12, 11.

Iki nghing antaka sinamayāken Paçupati, dit slechts is als voorwaarde (= oorzaak) gesteld voor (mijn) dood, 36, 17. Tanwun tikāku jumayākena ri prabhu-ngku, het kan niet missen of ik zal mijnen heer de overwinning verschaffen, 35, 12. Pij er kangen de ning humilangakena ng çatru, uitsluitend er op bedacht om den vijand te vernietigen, 36, 10. Matangnya sira pintakāsihana kedwakena tangisana prihen temen, daarom smeek hem, beweeg hem door drang er toe, bezweer hem met tranen opdat hij trouw zij, 36, 4. Motus ri Nakula marā-ngkā mratyakşakēna phala nirāwāk, hij zond een bode naar Nakula om er heen te gaan en de vrucht van wat hij zeide te toonen (eig. duidelijk te maken), 36, 2. Anggyāk ĕn lampah ing syandana, hij (Karna) verhaastte de vaart van zijn karos, 27, 9. Angunyakën stawa, loftuitingen doende klinken, 23, 9. Lunghang kalagumanti tang Kaliyuga mralayāken i samūhaning jagat, na verloop van tijd volgt de Kaliyuga die de gansche wereld doet ondergaan, 52, 3. Angdadyākena pageha ning jīwa ri kita, (dat) zal maken dat u het leven verzekerd zal zijn, 51, 24; ta pintakāsih ta ri sang kawīndra, lara-ngku dadyākenagītabhāşa, verzoek toch vriendelijk den dichtervorst dat mijn hartzeer 't onderwerp vorme van een treurzang, 44, 4. Tañjrih mangkin umangsö manglepasaken carawara kadi warşa yantibā, onvervaard rukte hij al voorwaarts, uitstekende pijlen afschietende als een neervallenden regen, BY. 13, 26; mangkin krodha Yudhişthiranglepasaken çarawara, altoorniger schoot Yudhisthira uitstekende pijlen af; nimitta nira gadgadanglepasaken wuwus ahala ri pañca Pāndawa, daarom stiet hij (eig. liet hij los) met bewogen stem leelijke woorden tegen de vijf Pandawa's uit, 49, 4; lëpasakën! schiet (het wapen) af! Ādip. 39; ng kā Çrī-Kṛṣṇa kumon ri Dharmmasuta pustaka'lĕpasakĕna, toen beval Kṛṣṇa aan Yudhisthira het (wapen) Pustaka af te schieten (letterlijk: dat afgeschoten zou worden), 42. 5. Yekā hrū nira mahāçakti 'n lepasaken, toen werd zijn machtige pijl afgeschoten, BK. 201; (cakra) linepasaken ira, de discus werd door hem afgeschoten (geslingerd), 28. Çrī Jayakatyeng sakeng Glangglang, saksat parangmukha (zóó te l.) 'n lumampahaken krtalpaswakara, Z. Maj. Jayakatong van Gelanggelang, die als een vijand lage dingen verrichtte in strijd met zijn plicht, KO. 1 Mahyun humariştakna Çrī-Krtanagara 'n hanerikang nāgare Tumapēl, van zins Z. Maj. Kṛtanagara, die in 't rijk van Tumapěl was, in 't ongeluk te storten (van Skr. a rista, ongeluk, als adjectief

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In de Pararaton, ed. Brandes (1896), p. 78; en verg. p. 82.

opgevat), ald.; Çrī Dharmmasunumiringaken i siranunggang ing mattahastī, Z. H. Yudhisthira vormde haar geleide rijdende op een bronstigen olifant, BY. 9, 9. Sahongkaranglraken kusuma. met het uiten van (de heilige lettergreep) om! bloemen uitstrooiende, 20, 5. Kunang Bhatara Guru tumulusaken agawe ranu, en Bhatāra Guru ging voort met vijvers te maken, Kosm.; tulusakena tang prang adbhúta, moge de vervaarlijke oorlog ten einde toe voortgezet, tot een goed einde gebracht worden, BY. 23, 18; tulusakena tikung prih, ga voort met dien uwen ijver (ernstig streven), AW, 69; manulusakena, om te bestendigen, Adip. 86. Sakweh ning panah indrajala kinën aken ira, allerlei tooverwapens werden door hem gebruikt om doel te treffen, d. i. werden aangewend, BY. 42, 7. Këmbang wija niwedya lot dinawuhaken irangalpika, bloemen en korrels als offerhande werden zonder ophouden door hen neergestrooid, terwijl zij vrome hulde bewezen, 22, 7. Ngkaneng wandira yan kinaryyaken f Kurupati ri pakon irātuta, daar bij den Waringin, liet de Kuru-vorst hem (Bhīsma) liggen, toen deze hem vermaande vrede te sluiten (met de Pandawa's), 13, 11. Nahan teki nimitta ninghulun angaryyakën ri sang arum, dit nu was de reden waarom ik de aanminnige verliet, BY. 44.

Uit eenige der hier aangehaalde voorbeelden kan men zien, hoe werkwoorden op a kën, schoon ze transitief zijn, zoo als duidelijk blijkt uit het passief, toch gevolgd kunnen worden door een voorzetsel dat den datief aanduidt. De reden hiervan is dat in de taal de neiging bestaat een accusatief te vervangen door een datief. Trouwens ook in andere talen komt hetzelfde voor, o.a. in 't Spaansch, Hindustānī, Gruzisch, al is 't gebruik beperkt tot bepaalde gevallen. Ook in onze taal vertoont zich hetzelfde verschijnsel, doch in zeer geringe mate, namelijk bij de voornaamwoorden hem, haar, hun of hen, alle eigenlijk datieven.

Aanm. Met Ojav. a kën komt in vorm en beteekenis overeen in Krama a kën der hedendaagsche taal, als ook de kortere vorm kën in gedichten; voorts kön in 't Sund., kon Lampongsch, Dairisch-Bataksch kën, Tobasch kon (spr. hon), Maleisch kan. In de meeste talen van den Indischen Archipel ontbreekt de formatie met a kën, enz. en wordt dezelfde functie vervuld hetzij door voorvoegsel i, gelijk in de Filippijnsche en zich daarbij aansluitende talen; of wel door 't achtervoegsel ang, zooals in 't Makassaarsch en Balisch. Aangezien in de meeste talen der Stille Zuidzee de suffixen aka(n) en aki of ake, en in 't Nufoorsch epën (uit akën), in hoofdzaak dezelfde beteekenis hebben als akën, kön, enz., moet men aannemen dat dezelfde formatie reeds in de grondtaal bestaan heeft. Dat akën, kan

en aki, ake eigenlijk synonieme partikels zijn en 't Njav. Ngoko ake beantwoordt aan 't aki, ake der talen van de Stille Zuidzee, vindt men elders aangetoond, alsook dat het Ngadju-Dajaksch dengan (= Mal.) bezigt met in veel gevallen dezelfde functie 1. Ten opzichte van 't Ngoko ake, Lampongsch ki, mag hier echter niet verzwegen worden dat volgens de meening van wijlen Dr. van der Tuuk, 't aanhechtsel ake vroeger niet bestaan kan hebben, omdat de uitgang van den conjunctief akena, ena is 2; doch een overgang van aken in ake is volstrekt in strijd met alle regelen van klankontwikkeling. Ware ake de Krama-vorm, dan zou men nog kunnen denken aan een willekeurige, opzettelijke verandering, maar ake is juist de Ngoko-vorm. Dit gevoegd bij 't feit dat in zooveel verwante talen a kan en aki, ake of de kortere vormen er van als synoniemen optreden, leidt tot de slotsom dat de meening van V. d. Tuuk onaannemelijk is. Veeleer mag men ondegstellen dat ake oudtijds slechts gewestelijk voorkwam - het is trouwens nog niet algemeen, want in 't Bantamsch Javaansch is alleen aken in gebruik -, en dat het later ingang heeft gevonden in het heerschende dialekt, hetwelk den grondslag vormt van 't Oudjavaansch, doch het is niet bij machte geweest den conjunctiesvorm van 't heerschend dialect te verdringen, hoezeer deze een eigenaardige, schoon verklaarbare verkorting in bepaalde gevallen ondergaan heeft.

## P. Wijzen en tijden van 't werkwoord.

Men kan in 't Ojav. drie Wijzen onderscheiden: Indicatief, Conjunctief en Imperatief, actief en passief. Een Infinitief bezit de taal niet; wel heeft ze verbaal-substantieven, bijv. paturu, wijze van slapen, 't slapen; patinggal, 't verscheiden, overleden zijn; paninggal, verlating, afscheidneming, e. dgl.; en deze verbaalsubstantieven moeten in onze taal menigmaal met den zgn. onafhankelijken infinitief vertaald worden, maar deze laatste is geheel en al een substantief, wordt verbogen en regeert denzelfden naamval als 't substantief, zoodat het niet bij 't werkwoord behoort. Oorspronkelijk is zelfs onze werkwoordelijke afhankelijke infinitief een substantief en wel een verbogen substantief. Onze afhankelijke infinitief wordt in 't Ojav. vervangen door den conjunctief, evenals bijv. ook in 't Nieuw Grieksch.

Van de Tijden is op te merken dat er geen vormelijk onderscheid gemaakt wordt tusschen tegenwoordig en eenvoudig verleden, behalve dat de vorm met voorvoegsel ka een toestand aanduidt ten gevolge van een voorafgaande genoemde handeling en in zooverre iets verledens te kennen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie mijn Fidji-taal (1886), blz. 84 vgg. [herdrukt in deze Serie, dl. IV, 1916, blz. 325 vgg.]

<sup>1</sup> K. B. Wdb. I (1897), 138.

geeft. Als men in 't oog houdt dat de Ojav. werkwoordsvormen te vergelijken zijn met onze deelwoorden, dan zal men 't gemis van een onderscheid tusschen tegenwoordig en eenvoudig verleden niets vreemds vinden, want in ons tegenwoordig deelwoord ontbreekt het onderscheid evenzeer; bijv. dit ziende ging hij weg» is «toen hij zag ging hij weg.» Met het onderscheid tusschen tegenwoordig en eenvoudig verleden, verwarre men niet dat van perfectief en imperfectief, welk onderscheid in 't Ojav. wel wordt uitgedrukt, zooals men gezien heeft. Dit is een verschil van handelingswijze, niet van tijd.

Eene imperfectieve handeling welke in 't verleden verplaatst wordt, hetgeen wij plegen uit te drukken door den Volmaakt-Verleden Tijd of het Plusquamperfectum, kan in Ojav. aangeduid worden door een imperfectief voorafgegaan door huwus, sampun, telas, henti, waarin 't begrip ligt van «afgedaan, bereids, reeds», doch meestal is de beteekenis dezer woorden nog zóó duidelijk dat men ze niet onvertaald kan laten, terwijl ze in 't Nieuwjav. hun zelfstandigheid verloren hebben. Bijv. tucapa Kurunātha, mijil ri yawa, sāmpun açoca mabhūşana, laten wij spreken van den vorst der Kuru's, hij trad naar buiten, na zich gewasschen en uitgedost te hebben, BY. 4,8. Ikang am bek yan sampun amageh anut ring brata tapa, wanneer de geest al (of: eenmaal) standvastig de zelfkastijding nakomt, AW. 57. Milwa mati lūd ramangku sāmpun hilang, om in den dood mijn vader te volgen die reeds gestorven is, BY. 50, 19. Tan warnnanen sira huwus teka ring swawecma, we zullen niet beschrijven (wat hij deed), toen hij reeds tehuis gekomen was (nadat hij tehuis gekomen was). Tëlas apagëh gëlar nira, zijn slagorde was reeds (reeds volledig) vastgesteld, 25, 6. Apan iki milwa ri sang tělas paratra, want zij zou nu den reeds overledene volgen, 14, 5. Wwang sānak henti kāprem, mijn broeder is reeds gesneuveld, 50, 19. 1 Intusschen blijkt uit dit laatste voorbeeld, dat men in onze taal volstaan zou kunnen met «den overledene», zonder «reeds». En zoo ook menigmaal elders; bijv. wanneer aan 't einde van een document gezegd wordt «tělas sinurat», dan is dit eenvoudig te vertalen met «geschreven», maar altijd ligt daarin de beteekenis dat iets tengevolge van een opzettelijke handeling cafe, evoltooide is.

Het Futurum en de Conditionalis worden steeds duidelijk van den tegenwoordigen en verleden Tijd onderscheiden, en wel door den vorm die ook voor den Conjunctief dient. Ook in ettelijke Indogermaansche talen wordt het Futurum door een Conjunctief uitgedrukt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Identisch methënti is Fidji oti, Eromanga oti, Mota, enz. ti, dat dezelfde functie heeft.

Over den Imperatief is reeds bij de behandeling der wkw. vormen met voor- en achtervoegsels 't noodige gezegd'. De vetatief wordt uitgedrukt door haywa, zeldzamer door haja, gevolgd door den imperfectiefvorm van den indicatief-actief. Haja schijnt grover dan haywa; het is, zooals bekend, het thans gebruikelijk woord in Ngoko, en is overoud, want het komt overeen met het Malagasi aza, dat dezelfde functie heeft.

[Het vervolg en slot van dit deel der Spraakkunst bleef ongeschreven; met name de behandeling van de Bijwoorden (zie p. 166 noot 1; en verg. p. 205 onderaan), de Telwoorden, de Voegwoorden, de Voorzetsels, de Naamwoorden (zelfstandige en bijvoeglijke), en de Woordvorming (zie o. a. p. 216 middenin). Noot van 1918.]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. ook «Eenige imperatief-vormen van het Oudjavaansch» in deze Bijdragen 5, IV (1889), 10—43. [Zie den herdruk hierachter in 't Appendix, sub I.]

# HOOFDSTUK IV.

#### SYNTAXIS.

## (Bijdragen 7, V. 1906.)

A. Over 'f gebruik van n en an als bestanddeelen van een volzin.

In 't Kawi-Balineesch Woordenboek (I,511) drukt V.d. Tuuk zich omtrent de functie van n, I 20, aldus uit: «vóór een stamw. of de in 't passief optredende vorm, een substantief en 't vaakst vóór een actief-verbaal substantief, in pl. v. d. neusklank, die 't actief kenschetst». De hier gegeven omschrijving is juist, voor zoover ze gaat, maar niet volledig, in zooverre geen gewag wordt gemaakt van een onderscheid dat het spraakgebruik maakt tusschen de constructies met of zonder n.

Als voorbeeld geeft het Wdb. o.a.: (hana ta) rare nëmang sikinpangidërakën cakra. Dit is toch niet eenvoudig «zes knapen draaien een rad», of «zes raddraaiende (zonder klem) knapen», maar, naar ons spraakgebruik: daar waren «zès knapen, die een rad draaiden», waarbij 't voorzindeel met stemverheffing, klem en een korte rust na «knapen» wordt uitgesproken, en het volgende iets lager, maar toch met zekeren nadruk.

Ditzelfde is ook van toepassing op gevallen waarin n niet gevolgd wordt door een stamwoord, een substantief, enz., als in 't Wdb. vermeld, maar door afgeleide actiefvormen. Bijv. hana' n angidung, hana' n amet jamur, sommigen zongen een lied, sommigen (anderen) zochten kampernoeljes; B. K. 35. Hana-n is eig. «er waren, die». Doch men vindt ook: hana'n gaganamärgga, hana'n padāti, er waren er, die door de lucht, er waren er, die te voet gingen, A. W. 21, 9; aangehaald in 't KBWdb. I, 19, waar men voorbeelden vindt van hana'n-hana'n, nu eens — dan weêr (anders gezegd: soms-soms); bijv. hana'n awäs, hana'n samar, nu eens zichtbaar, dan weêr onmerkbaar, Sum. 1, 13; hana'n herhaald is: «nu hier, dan daar», vertaling van Skr. tatra tatra. Ofschoon noorspronkelijk niet bij hana behoort, maar bij 't volgende woord, is aan te nemen dat door't veelvuldige van de constructie, nenclitisch bij hana is getrokken.

Een voorbeeld dat n gevolgd wordt door een stamvorm, of wat op hetzelfde neerkomt, door den vorm die ook in 't passief optreedt, levert: samangkana lawasa-nya'n hidepa lara ghātaka, zoo lang moge het duren dat hij doodspijn ondervinde, KO.I. Lawasnya kan opgevat worden als «de duur er van», maar ook als «de duur van hem». Dat n ook vóór een vorm met infix u m kan staan, blijkt uit: kepwan ri de-nya'n tumama mareng dalem, verlegen hoe zij 't moesten aanleggen om in 't paleis binnen te komen, BK. 51. De-nya leeft in 't Njav. voort als denya = enggene, doch verkeerdelijk opgevat als bestaande uit den en den genitief van 't vnw.

Waarom in een van de voorgaande voorbeelden amet, 'in een ander tumama gebruikt is, laat zich gereedelijk verklaren, daar in 't eerste geval een imperfectief, in het tweede een perfectief op zijn plaats is. Doch waarom hide pa, en niet anghidep? Zoover ik heb kunnen nagaan, vordert het spraakgebruik den stamvorm, die tevens als passiefvorm optreedt, wanneer een als bepaald gedacht object genoemd of bedoeld wordt. Zeer gewoon zijn de uitdrukkingen nton, ndëngö, 'bij 't zien, bij 't hooren' (of: bij 't gezien, bij 't gehoord worden), als vertaling van Skr. drstvä, crutvä, doch met een bepaald object, uitgedrukt of gedacht; nton dus z.v.a. 'het, hem, haar, enz. ziende'.

Tot de in 't KBWdb. aangehaalde voorbeelden behoort: mangkana ta lwir ni panah bhagawan Bhisma an tumanem ing lemah ri tčlasnya-n alap hurip nikang dyah Çweta, op zulk een wijze plantte zich (drong) de schicht van Bhīşma in den grond, na 't leven van jonker Çweta genomen te hebben, Bhīşmap. Ri tělasnya, na afloop er van, daarna; ri tëlasnya-n, nadat. Hier wordt dus door n de overgang bewerkt van een demonstratief begrip in een relatief. Evenzoo is bijv. apa, wat? waarom? apan, omdat, dewijl, want (oorspronkelijk een relatief, gelijk ook in 't Fransch car). Door 't veelvuldig voorkomen van deze verbinding is apan tot één woord geworden. Dat evenwel de n oorspronkelijk niet bij apa, maar bij 't volgende zinbestanddeel behoort, blijkt bijv. uit apa tan, omdat niet. Hetzelfde is op te merken bij on, «indien», dat uit o + n is samengegroeid, want sindien nus is opwan. Natuurlijk behoort de n evenmin oorspronkelijk bij tan en pwan als bij apa. Tan is geheel en al één woord geworden; toch bestaat het uit de eenvoudige ontkenningspartikel ta, wel bekend ook uit de verwante talen, en n. 2 Waarom nu is n regelmatig met dit ta om zoo te zeggen samengegroeid? Naar het mij toeschijnt, om reden er op het bij de ontkenning behoorende woord eenige nadruk valt. Bijv. tanyogya, ongepast; tātan hēmās, pinakadon mami yan parangke, geen goud, is het doel van mijne komst hierheen

<sup>1</sup> Door een schrijffout stond hier: anglayang. (Noot van 1918.)

Daar n ook een verkort vnw. 3 ps. enk. is, laat zich niet altoos onderscheiden welke n bedoeld is.

(= dat ik hier kom), Rām. 2, 37. In tapwan, eniet nu, nog niet, e. dgl. verbindingen, staat n na het tweede woordje, niet na ta.

Al kan men in 't algemeen zeggen dat n dient om ook nadruk op 't volgende woord of zindeel te leggen, omtrent den oorsprong er van is daarmede niets gezegd.

Het bovenaangehaalde voorbeeld uit Bhīşmap, geeft aanleiding tot een andere opmerking. Wij vonden daar ri tělas nya-n alap hurip nikang, dus het gezegde van den bijzin, waarvan 't logisch, ofschoon niet grammatisch onderwerp in den hoofdzin panah bh. Bh is, in stamvorm. Daarentegen leest men elders: ri huwusnya-n amangan anginum yathāsuka, nadat hij naar hartelust gegeten en gedronken had, Hariw. Vermits ri tělas nya-n en ri huwusnya-n synoniem zijn, kan men vragen, waarom op de ééne plaats de stam, op de andere de imperfectieve actiefvorm voorkomt. M. i. doet zich hier bij alap hetzelfde geval voor als bij hiděpa van zooeven; het heeft een bepaald object bij zich, terwijl dit bij amangan anginum ontbreekt. Of nu hiděpa, alap hier, als passief en 't in elk geval logisch object als grammatisch subject van den bijzin moet opgevat worden, is moeielijk uit te maken, al is het niet twijfelachtig dat alap op zich-zelf een passieve beteekenis kan hebben.

In 't Njav. zal men voor ri huwusnyan, ri sampunyan, zeggen sawuse, sasampunipun, en dit met een volgend gezegde, bijv. mangan, verbinden zonder eenig element, dat aan n beantwoordt. Daarentegen zal een door n ingeleid zinsdeel vervangen worden door een substantief-constructie, wanneer een feit, in onze taal vervat in een werkwoordelijk gezegde in verband met een nadere bepaling, waarop nadruk valt, wordt gekleed in den vorm van een substantief (of de omschrijving hiervan), hetwelk dan als onderwerp optreedt, terwijl de nadere bepaling gezegde wordt 1. De vraag of wij niet tweeërlei n moeten aannemen, zal later een voorwerp van onderzoek uitmaken.

Uit lwir ni panah Bh. an tumanëm ing lëmah blijkt, dat het feitelijke onderwerp van tumanëm overgebracht is naar 't voorzindeel, en verbonden als genitief met lwir. Evenzoo in karana nira n-ahömhöm mwang D., de reden, dat hij (eig. de reden van hem dat hij) met D. raadpleegde, BY. 4, 5; nāhan hetu nira n-wijil prihatin, dat (eig. zoo) was de oorzaak, dat zij bedroefd naar buiten kwam. Smar; karana nira n-wijil okër, dat was de reden, dat zij ontroerd naar buiten kwam, ald.; nāhan hetu nireki çīghra n-umijil, dat was de reden (van haar in deze omstandigheden), dat zij weldra naar buiten kwam, Sutas. Eñjing kāla nira n-lumampah sadulur, de ochtend was de tijd, dat zij met

<sup>1</sup> Vgl. Roorda, Jav. Gr. (1855), §§ 221, vg.; 474; 505; 517.

haar gezellen op weg toog; wij zouden zeggen: 's morgens vróég, toog zij op weg, Smar. Waarom wordt hier de afgeleide vorm lumampah, gelijk in 't voorgaande voorbeeld umijil gebezigd, terwijl op de twee vorige plaatsen de stamvorm wijil staat, alsook in an tumanëm? Voor zoover ik heb kunnen nagaan, is de regel deze, dat de stamvorm gebruikt wordt wanneer een bepaling volgt waarop nadruk valt; doch een afgeleide vorm, als een bepaling (die bij omzetting in een naamwoordenijke constructie, gezegde zou worden) waarop nadruk valt, voorafgaat. Een duidelijk voorbeeld is: matang yan kita 'n-těkā usěn, opdat gij gáuw zoudt komen. Ādip; hier valt nadruk op usěn; evenzoo zal het de bedoeling zijn van den schrijver om op prihatin en okěr hierboven nadruk te leggen.

In overeenkomstige gevallen wordt een 1ste of 2de pers., wanneer die het feitelijk onderwerp is, natuurlijk ook als genitief met hetu, karana, en dgl. verbonden. Dus hetu ningwang mapangguh, de reden dat ik een samenkomst (met U) heb, Ram. 19, 30. Al ontbreekt hier n, de plaatsing van 't eigenlijke onderwerp is dezelfde; karanantat anemu suke mene, (het) zal de oorzaak zijn dat gij hier (op aarde) geluk deelachtig wordt, ald. Doch ook nahan hetunya k-amwit, dat is de reden er van dat ik afscheid neem, 31. In ikana matangnya tan katemu denta, dat is de reden dat hij niet door u aangetroffen is geworden, Ram. 5, 84, blijkt niet of met matangnya ta'n bedoeld is «de reden er van, dat hij niet» of «de reden van hem, dat niet»; zonder ontkenning zou het heeten: matangnya'n katemu. Duidelijk er van is nya wederom in ya matangnya k-ojar hita, dit is de reden dat ik goeden raad geef, 24, 37; en matan gnya ta g-langghana, de reden dat ik niet weerstreef (of: overtreed), 3, 12. K(g) en t zijn verkorte voornaamwoordsvormen, die in een afhankelijk zinsdeel op zich zelf reeds «dat ik» en «dat gij» beteekenen kunnen, of althans zoo te vertalen zijn. In overeenkomstige gevallen zal dus n, waar het met «dat hij (zij, het)» te vertalen is, ook een verkort voornaamwoord wezen. Uitvoeriger zal dit punt behandeld worden in een afzonderlijk hoofdstuk over de verkorte voornaamwoordsvormen en hun gebruik.

Hier moet alleen de aandacht gevestigd worden op het feit dat in karanāntāt an ĕmu hierboven at vervangen zou kunnen worden door t. De verhouding van dit at tot t is dezelfde, althans oogenschijnlijk, als die van an tot n. In 't voorbeeld lwir ni panah Bhīşma an tuman ĕm is an blijkbaar gelijkwaardig met n. Hoe is nu de a in at en an te verklaren?

Wat an betreft is op te merken, dat an de beteekenissen in zich vereenigt van «dat, terwijl, wat aangaat»; het is synoniem met yan en Njav. yen. Bijv. byaktān, «blijkbaar dat, zeker dat». De verbinding van byakta en an is zóó innig, dat men het vertalen kan met «zekerlijk». Naast byaktān komt in dezelfde beteekenis meermalen voor byaktan, uit byakta + n. Is in dit geval n slechts een zwakkere vorm van an, gelijk bijv. ook 't lidwoord ng van ang, of is in an n vervat? Dat n duidelijk de beteekenis van «dat» als voegwoord van een declaratieven bijzin heeft, is onloochenbaar, wegens een voorbeeld als: pājarnya'n bubaring kuṭa, hij berichtte dat de veste verwoest was, BY. 50, 10; een ander voorbeeld in KBW. I, 511: riy Ayodhyā tan warah n-alah musuh; van een verkort voornaamwoord 3° ps. kan hier kwalijk sprake zijn. Evenmin in: ikā sopānangku n-lēpasa muliheng Rudrabhawana, dat is de trap voor mij om verlost te worden (van mijn verlossing uit het ondermaansche) ente komen in Rudra's verblijf, BY. 36, 17; nkan geen vnw. zijn van den zelfden persoon, naast dat van den 1 sten ps. ku¹. Een ander voorbeeld is tija bhāgya ko'n kapanggih, het treft gelukkig dat ik u ontmoetheb, 15, 38. Het onderwerp van 't passief kapanggih is hier naar 't voorzindeel overgebracht, maar staat niet in den genitief, omdat het niet afhangt van tija bhāgya.

An wordt meermalen gebruikt voor een woord om dit meer nadruk te geven; bijv. mangkana, zoo; anmangkana, zóó, dùs; vgl. Jav. yen mëngkono. In deze functie laat het zich gevoegelijk vergelijken met Sundaneesch nja; bijv. radjana sugih, nja adil, de koning was rijk, (en) rechtváárdig; di sanggut ku oraj nu gěde, nja matih, zij worden gebeten door slangen die groot, vúrig zijn; di kubur teh nja poek, nja njëri, in 't graf is het duister, (en) pijnlijk. Ook in gevallen wanneer n ja volgens Coolsma 2 geplaatst wordt >vóór het werkwoord of gezegde, dat een bepaling bij zich heest bis het met Oudj. an, n te vergetudjuh taun lilana kakang nja ninggalkon ka njai, het is reeds zéven jaren geleden, dat ik (man) u (vrouw) verlàten heb; bantulijken; bijv. ti mana nja asup, van wáár? zijt gij binnengekomen; gös bantu, nja nënëda ka Gusti nu mahasuci, help mij bldden (= terwijl ik bid; of: bij mijn bidden) tot den hoogheiligen Heer. In al deze voorbeelden en nog andere, die Coolsma aanhaalt, wordt hetgeen de Sundanees aanduidt door voorvoeging van nja door ons uitgedrukt met behulp van den klemtoon; vóór nja hoort men in de Sundaneesche manier van spreken een korte pauze, evenals in onze eigene. Ook komt nja «te staan vóór aanwijzingswoorden, als iyö, eta, kiyö en kitu, zoo het namelijknoodig is daarop klem te leggen ; vgl. anmang kana boven vermeld, hoewel vóór voornaamwoorden't Oudj. dan ya bezigt; dat dit ya ook gebruikt wordt in gevallen waar 't Sund. nja heeft, zal later ter sprake komen. 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wel zou men het kunnen opvatten als betrekk. vnw. "die". Doch die en dat vallen in een taal, die geen geslachtsonderscheid kent, samen.

<sup>9</sup> Sund. Wdb. (1884), i. v.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zie hierachter p. 288. (Noot van 1918).

Nja is niet hetzelfde woord als an, n, maar gelijkwaardig daarmee en heeft dezelfde syntactische beteekenis. De volgende voorbeelden zullen dit duidelijk maken. Yekan (of yeka'n; dit is niet te zien, dewijl yeka op een langen klinker uitgaat) krodha 'n tedun ring lemah, toen, daalde hij, toornig, af op den grond, BY. 17, 1. Op hetzelfde zou neerkomen: «in zijn toorn»; in elk geval valt hier nadruk op krodha, evenzeer als op «daalde af», terwijl «toen» met stemverheffing en met een pauze er achter wordt uitgesproken. Yekā walesku ri lekasmu 'n amañcanāsring, dit is het waarmede ik betaald zet de handelwijze van u die herhaaldelijk bedrog pleegdet (of: uwe veelvuldige bedriegelijke handelwijze), 48, 61. Het spreekt van zelf dat n hier geen verkorte vorm van den 3den ps. kan wezen. Evenmin in: patyangkwa (dat ik zou omkomen) sadhyamu 'n aweh lepaseng alas gong, was uw oogmerk met mij in 't groote woud te doen verdwalen (of: terwijl gij mij deedt - of: die mij deedt - verdwalen); ald. Wekasmu'n ahurip, 't einde van uw leven (letterlijk: 't einde van u dat gij - of: die - leeft), BY. st. 208; volgens den regel staat het feitelijk onderwerp van ahurip als gen. in 't voorzindeel. Ndi 'n ngwang tan guywa denta 'n pangucap, hóé zou ik niet lachen over hetgeen gij zegt, 28, 3. Evenmin als hier kan n terugslaan op een 3den ps. in: dhīra 'n lěkas ira, moedig was hun gedrag (moedig gedroegen zij zich), 29, 7.

Hier schijnt n overbodig, dewijl lekas ira in plaats kan treden van n lekas; want de substantiefconstructie, in 't Nieuwjav. de eenig gebruikelijke in overeenkomstige gevallen, is niet onbekend in de oudere taal. Door 't gebruik van n wordt echter de nadruk verhoogd en tevens bewerkt dat na dhīra een pauze volgt. Evenzoo in ndan wyartha 'n kadi tempuh ing bañu tibeng wungkal, doch vruchteloos (zonder uitwerking), als het neerkomen van water vallende op een steen, 19, 25. An is zoo gebruikt in: kunang yathanya 'n saphalan patingkw ari, taman samangke ya delaha ring jemah, en dewijl het voegzaam is, dat ik sterf, zusje, moet het nu maar niet tot later uitgesteld worden, Ram. 21, 47. De substantiefvorm wordt hier vereischt, omdat het in 't nazindeel geplaatste onderwerp van 't gezegde saphala niet is «ik», maar pating ku; an kan hier kwalijk een andere bedoeling hebben dan n in de twee voorgaande voorbeelden. Yathā in den zin van «dewijl, daar» is niet vreemd aan 't Skr. Het is van zelf reeds een betrekkelijk voegwoord, en zoo desniettegenstaande het in 't Oudjav. noodig wordt geacht, het door n te laten volgen, dan is het m. i. omdat in onze taal en 't Skr. het gezegde in een relatiefzin den klemtoon krijgt, en 't Oudjav. dit middel niet bezittende, den nadruk op andere wijze aanduidt, Daarom wordt het ontleende yadi, «indien», ook met n geconstrueerd, zoodat het yad in wordt; zoo ook yatan ya'n, copdat», terwijl 't Skr. yatah, waaraan yata ontleend is, op zich zelf reeds met den optatief «opdat» beteekent. Bijv. yatanyan kami muliheng mareng pitrloka, opdat wij in de wereld der voorvaderen mogen komen, Adip.; yatanyan awelasambeknya, opdat hij medelijden hebbe in zijn gemoed; yatanyan hilanga nikang çapa, opdat de vloek eindige, 8. Ofschoon hilang hier een substantief is, neemt het toch het conjunctiefsuffix aan; kuneng yatanyan upaçama ta tangguhi, vermaan hem dan (waarschuw hem) opdat hij bedare (d. i. aflate van zijn gewelddadigheden), Rām. 13, 8.

Yadi-'n en yady-an, indien, als, zijn volkomen gelijkwaardig, en worden dus door elkander gebezigd. Bijv. syapa māsiha len yadin taya dyah, wie anders zal mij genegen zijn indien gij, vrouwe, er niet meer zijt; Rām. 21, 12; aparan guņā ning ratu, yadin pamuharā wirodha, wat zal de verdienste eens konings zijn, indien hij strijd gaat verwekken, 3, 29; yadyan kitamejahaneng Kurunatha bhangga, indien gij den weerbarstigen Kuru-vorst zult dooden, BY. 8, 6. De ontkenning is yadi ta'n: gunanta aparan gunanya yadi tan guna ning ratu, waartoe zouden uwe deugden dienen, indien ze niet de deugden zijn eens konings? Rām. 3, 46; zoo ook 72. Niet verschillend van yadin en yadyan is yadiyan; bijv. yadiyan tuhu mātya lingta mangke, indien het werkelijk uwe bedoeling is nu te sterven, 21, 13. Hieruit volgt dat an en n in beteekenis = vanzijn. Yadyapin is sofschoon, al ooks; zie voorbeelden in Juynboll's Glossarium(1902)op tRam. Nietverschillendvan yadyapin is yadyapi yan; bijv. yadyapi yan těkā ng musuh, al moge de vijand komen, Rām. 4, 44. De ontkennende vorm van yan is ya tan, niet te verwarren met het bovenbehandelde yata'n.

Boven(p. 262) hadden wij een voorbeeld nähan hetu nireki çīghra'n umijil; zonder merkbaar verschil is: nāhan marmma nirān ulih, dat was de reden, dat hij terugkeerde (anders uitgedrukt: van zijn terugkeer; of: om die reden keerde hij terug), BY. 13, 11; çīghrān tumēḍun, flúks (of: dra) daalde hij af, st. 198; çīghrān sahur, flúks antwoordde hij, st. 79; çīghrān lumampah, flúks toog hij op weg, st. 74.

Meermalen is het uiterlijk niet te zien of n dan wel an gebruikt is; bijv. ng kān (of ng kā'n) ting hal sira ri ng hulun, toen wierp hij een blik op mij, BY. st. 104. Hier is ting hal, ofschoon het een stamvorm is, toch als werkwoord te beschouwen omdat het gevolgd wordt door den nominatief sira; en tevens als bedrijvend, dewijl het een intransitief begrip is, dat, alleen in verbinding met volgend i transitieve beteekenis krijgt. Zoo ook in: ng kā ling nirānting hali Dāruka, zoo sprak hij bij 't zien van Dāruka, BY. st. 74.

Een volzin als deze: hënën gakën a bhațā rī Çailaputrī 'n kaworan (Smar.), kunnen wij vertalen met: «laten wij niet verder spreken over de godin Ç., die zwanger geworden was», of «over de zwangerschap der godin Ç.».

Alupa sirān tibā, hij verloor 't bewustzijn (bezwijmde) en viel, BK. 79. Hier laat zich an niet wel met «terwijl, wanneer» weergeven, het dient slechts, gelijk Sund. nja, om zekeren nadruk te leggen op het volgende woord. Evenzoo kan men vertalen mūrcchān tibāring lēmah, BY. 11, 9. In twas ira 'n tēñuh, zijn hart was kapot, BK. 43, wordt door naangeduid dat op het gezegde zekere nadruk valt. Kunang sang Bhrgu 'n winehan Pulomi, en Bhrgu kreeg Pulomī (tot vrouw), Ādip. Men spreke dezen zin in 't Hollandsch uit met stemverheffing van 't eerste gedeelte, 't onderwerp (Bhrgu), en op lager toon maar met klem «kreeg Pulomī». Stond er Bhrgu win. P. (zonder n), dan zouden wij onderwerp en gezegde op gelijke toonhoogte uitspreken.

Eenige moeielijkheid baren constructies als de volgende: nā ling nirang Kurupati'n pangucap ri Kṛṣṇa, BY. 3, 5. Des noods zou men kunnen vertalen: «zoo waren de woorden van den Kuru-vorst (zoo zeide de K.), terwijl hij tot Kṛṣṇa sprak», maar natuurlijker zou klinken: «zoo waren de woorden die de Kuru-vorst tot Kṛṣṇa sprak». Misschien is de volgende verklaring aannemelijk: 'n pangucap is logisch = pangucap nira, waarbij in gedachte ling als object behoort. Stellen wij eens, dat pangucap nira vervangen wordt door een omschrijving, en vergelijken wij in't Nieuwjav. bijv. een zin als oleh mu tuku ngëndi met lapak anyar, oleh mu tuku wingi, dat een verbaalsubstantief in een bepaald geval in plaats kan treden van een passiefsubstantief op an (Roorda's objectief denominatief).

Zulk een geval doet zich voor, wanneer het logisch object der handeling als grammatisch onderwerp voorafgaat; lakune in 't Nieuwj. voorbeeld, ling nira in BY. Meermalen, het is niet te ontkennen, vindt men een andere constructie: bijv. Nāhan mangkanaling sang Sahasrapad mā-warah i sang Ruru, zoo waren de woorden van Sahasrapadma, ² een vermaning richtende tot Ruru, Ādip. 23; nā ling mahārṣi mojar, zoo sprak de groote Ḥṣi zeggende, Rām. 1, 51. Hier kan men nooit vertalen: «de woorden die (hij) sprak»; men moet aannemen dat het hier niet de bedoeling is van den spreker om eenigen nadruk op de bijstelling te laten vallen.

Op dezelfde wijze als boven bij 'n pangucap zou ik willen verklaren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Roorda, Jav. Gr. (1855), § 474.

Yermoedelijk moet er gelezen worden sahasrapad mawarah, want er is wel een eigennaam Sahasrapad bekend, maar niet Sahasrapadma. Doch dit doet hier niets ter zake, want mawarah en awarah zijn van gelijke beteekenis.

dezen volzin: Kadi wangsit ing anginte strīratnān hañanga-kena, als ware het 't signaal voor iemand die op de loer ligt om een schoone vrouw te schaken, BY. 4, 14. Het feitelijk onderwerp is als genitief, ing anginte, naar 't voorzindeel overgebracht, gelijk gewoonlijk; strīratna is het object van anginte; an hañangaken is feitelijk = bij 't geschaakt worden; het conjunctief-suffix duidt aan het doel; het behoort onmiddellijk bij strīratna, evenals boven 'n pangucap bij Kurupati. Wel is waar is vormelijk hañangaken a een passief, dus letterlijk \*wijl, of die, geschaakt zal worden\*, doch logisch blijft strīratna het object van schaking, en tevens grammatisch object van anginte; de agens anginte is 't logisch onderwerp van de voorgenomen handeling des schakers.

Volgt op n of an een conjunctief, dan krijgt het natuurlijk de beteekenis van ons «dat» = «opdat», of van onzen infinitief met «om te». Bijv. angënëbënëb raras-hati niran kamënangangucapa, hij trachtte zijn aandoening te bedwingen, om te kunnen spreken, BK. 69.

Na verschillende gevallen waarin de constructie met nen an gebruikelijk is, behandeld en naar beste weten verklaard te hebben, laat ik nog een reeks van andere voorbeelden volgen, waarbij gelegenheid zal bestaan voor opmerkingen van verschillenden aard.

Luh ni strī ning ari n-pējah, de tranen van de vrouwen der vijanden die gesneuveld waren, Smar. Iti mangkana de nira 'n paçabda, zoo zeide hij, Hariw. De nira is zoowel «zijn doen» als «zijn werk, zijn daad». In de eerste opvatting is de nira 'n p. z. v. a. «zijn zeggen»; in de tweede z. v. a. «hetgeen hij zeide». Ook hieruit blijkt hoe de omschrijving van een verbaal substantief die van 't zgn. passief denominatief raakt.

Naast elkaar vindt men voorbeelden als de volgende: ng kā Çwetān umasö masēnghit i pējah ni çūra kālih, toen rukte Çweta voorwaarts, vertoornd over den dood der beide helden; çīghrān tandang amāh-gunung, snel viel hij aan als een bergstroom, BY. 11, 1. In den eersten zin valt in onze taal na Çweta een korte rust en een hoogere toon; in çīghrān tandang zou çīghra gezegde worden, wanneer an tandang door een substantief werd vervangen. Tusschen ng kān mangsö Kurunātha, toen was het, dat de Kuru-vorst voorwaarts rukte, 11, ō; yekān angsö sang J., en yekāngsö nira sang Jayadratha, BY. 13, 26, vermag ik geen wezenlijk onderscheid te ontdekken, al is het laatste een substantief-constructie, de voorlaatste niet. Çīghra'n datëng nrpati Kṛṣṇa rikang kadatwan, weldra kwam K. aan in 't paleis, 3, 19. Don ira 'n lari mare nrpa Hastina, het doel van zijn gang naar den vorst van Hastina, 2, 3.

Ng kan panggih açrama nira, daar was het dat zij zijn kluizenarij

vond, Smar. Dewijl zijn kluizenarij een bepaald iets is, staat panggih in den vorm die in 't passief optreedt, en vermits geen agens genoemd of door een vnw. aangeduid wordt, zal men het woord ook als grammatisch passief moeten beschouwen, zoodat de letterlijke vertaling is: «daar was het dat zijn kluizenarij gevonden werd».

Rumuhun kawes girigirin tekap i halis nira'n sedeng cala, eerst bedeesd en eenigszins bang doordat haar wenkbrauw zich juist bewoog, Smar. Ook hier is halis 't onderwerp van 't bewegen, overgebracht naar 't voorasgaande zinsdeel en verbonden met tekap; letterlijk is tekap i halis nira: door (voor) haar wenkbrauw, n—cala, zich bewegende, die zich bewoog.

Hana sira wiku sangkeng swargga, wengi'n parangke, er is een priester uit den hemel, die van nacht hierheen gekomen is, Hariw. Wij zouden eenvoudiger zeggen: «van nacht is er een priester uit den hemel hierheen gekomen»; door de plaatsing van de bepaling «van nacht» voorop valt genoeg nadruk op de omstandigheid dat de komst van nacht heeft plaats gehad.

Āpan mamukti wiṣa rakwa'n asiddhakāryya, want men (of: hij) nuttigt vergif, heet het (z. v. a. het is welbekend), wanneer men (of: die) zijn taak niet volbracht heeft (en toch van de gastvrijheid gebruik maakt), BY. 3, 5. Tucapahaji Wirāṭān kāryyāçānangisi wĕka, laten wij spreken over vorst Wirāṭa, die (of: terwijl hij) achterbleef, treurig, zijn zoon beweenende, 12, 1. Baribin manah nira'n inambulan nikang kalarākṣasī, in verwarring was haar geest, als zij door de reuzinnen overstelpt werd, Rām. 8, 108.

Tan wandhya'n mati kārwa, het miste niet dat beiden sneuvelden, BY. 19, 24. Tandwa'n (v.l. tandwān) mati, onmiddellijk sneuvelde hij, 23. Meestal staat na een nominatief of accusatief an, na een genitief n, na bijwoorden an, doch een volstrekt doorgaande regel is dit niet. Sëdëng ira'n umulih mareng kuṭa, op het pas dat hij naar de veste terugkeerde, 21, 1. Wuwus niki'n amalaku toya, de woorden van hen die om water vroegen, 23, 3. Wētisira'n gilap kadi kilat, haar béén schittert als de bliksem, 37, 3. Yanimittangku'n wulatring langit, dat is de reden, dat ik naar't luchtruim kijk, 19, 1. Kāla Droṇa'n in astwakën, ten tijde dat Droṇa ingezegend werd, 13, 12; Droṇa is als genitief bedoeld; bij eigennamen en titels blijft het voorzetsel van den genitief dikwijls achterwege. Guhā paḍanya'n umangang, dat waarmede het te vergelijken is terwijl het den mond opent, is een spelonk; anders gezegd: bij't openen van den mond lijkt het een spelonk, BK. 222, Lāghawa'n paḍa silih-tujah, met behendigheid staken zij naar malkander,

BY. 31, 10. Wědi'n kantuna, uit vrees van achter te zullen blijven. Saka wědi nirān kahiběkana toya ikang pari, uit vrees dat de rijst overstroomd zou worden, Ādip.

Aharep tuminghala ri sang narendran dateng, begeerig om den vorst te zien wanneer hij kwam (of: bij zijn komst), BY. 2, 7. Sang Cwetan dinunung nira'n pamanah ing diwyastra, op Çweta richtte hij zijn doel, terwijl hij op hem schoot met het hemelsche wapen; anders gezegd: Ç. was het mikpunt van zijn schieten, 11, 4. Ya kāraņa nirān paçabda ri narāryya K., dat was de reden, dat (waarom) hij tot K. sprak. Rikā sang Kṛṣṇān tinghal ing awangawang n-ton rsigana, toen was het dat Kṛṣṇa naar't luchtruim blikte, en de Rṣi-schare zag. Byatīta'n mangkat, nadat zij vertrokken waren, 36, 2. Ndi'n Calyatan tulusa sihnya ri H., hóé zou Calya niet bestendig zijn in zijn genegenheid jegens H.? 35, 9; vgl. met n di'n de constructie bij vragende bijwoorden als mana, na iraha gevolgd door nja in 't Sundaneesch. Niştanya'n patengah, tikang rawi sirem, ofschoon ze reeds in 't zenith stond, lichtte de zon niet, 42, 9. Akweh manggala sang kṛtārtha'n umulih ring amarabhawana, veel waren de gunstige voorteekens, dat de zalig overledene ten hemel gevaren was, ald. Ring apāku'n tanlegā ring hurip, met welk doel zou ik, vreugdeloos, in 't leven blijven? 50, 19; hier staat de nominatief aku, want het woord is niet afhankelijk van ring apa. Ri këdö nira'n lumihate çawa nṛpati, bij haar vasten wil om 't lijk des vorsten te zien, 44, 7. Pinanah ring gulu'n kalenggah, hij werd in den nek geschoten. dat hij achterover zeeg (of: en zeeg achterover), met nadruk, 31, 25.

Ngkān pojar Karņa, toen sprak Karņa, 28, 4. Rikān lumpat mahārṣīng lēmah, tóén sprong de groote Rṣi op den grond, 11, 7; lumpat kan opgevat worden als substantief, want met mahārṣi kan evengoed een genitief als een nominatief bedoeld wezen. Duidelijk den genitief van den agens vindt men in: rāmyān pangdyus ira kuda, genoegelijk (rustig) liet hij de paarden baden, 15, 28. Daarentegen den nominatief in: ndah yekān pangucap sirang Drupadaputrīsang Hiḍimbī, doch toen zeide Drupada's dochter tot Hiḍimbī, 19, 17. In een zin als yekān paḍa tumēḍun sakengratha, alsdan stegen beiden af van hun wagen, 15, 39, kan er van een genitief geen sprake wezen. Staat het feitelijk onderwerp, hetzij van een passief of van een intransitief in 't nazindeel, dan is licht te verklaren waarom bedoeld onderwerp door den genitief wordt uitgedrukt. Bijv. pājarnya'n bubaring kuṭa, hij berichtte, dat de veste verwoest was; tūt mārggān (v. l. mārgga'n) larap ing kunang-kunang, langs den geheelen weg, flikkerden de vuur-

vliegen, BY. 50, 2. Waarom echter pangdyus ira zoo even, naast pangucap sira? M. i. omdat rāmya het gezegde is, waarbij als onderwerp de handeling pangdyus, niet de persoon, behoort. Het verbaalsubstantief, anders genoemd onafhankelijke infinitief, is een tweeslachtig rededeel, deels van werkwoordelijken, deels van naamwoordelijken aard. Met het werkwoord heeft het gemeen dat het 't voorwerp der handeling in den accusatief regeert; met het naamwoord, dat de agens, degene van wien de handeling uitgaat, in den genitief (genitivus subjectivus) staat. In pangdyus ira duidt ira als gen. subj. wel is waar den agens, 't onderwerp van de handeling pangdyus aan, maar niet 't onderwerp van 't gezegde rāmya. Daarentegen is in yekān pangucap sirang Drupadaputrī deze niet enkel de agens, maar ook 't onderwerp van het in 'n pangucap vervatte gezegde van den volzin.

In een zin als ye kān pamawan Suputrī, dat was de plaats waar de Prinses heengebracht werd, BK. 74, spreekt het van zelf dat Suputrī als genitief bedoeld is.

In dīna ng Rukmarathān pējah magulingan, Rukmaratha sneuvelde jammerlijk, neerrollende, BY. 11, 3, is dīna bijwoord, 'n pējah, gezegde; het heet niet pējah zonder n, omdat het in de bedoeling ligt te doen uitkomen, hoe hij sneuvelde. Wij drukken zulks uit door den klemtoon. Yekān kadang mitra ngaranya, dat heet een verwante, een vriend, BK. 116. Yekān umundang, die was het, die riep, 74. Wruhring ceṣṭā Tilottamān mijil, Tilottamā merkte (of: begreep) de beweging, en kwam naar buiten (met klemtoon), 58. Wuwus nikang sakhī'n kapūhan, de vriendinnen, in hun droefheid, zeiden, 61. Lingnya'n prasama tumandang, zij zeiden, terwijl zij gezamenlijk aanvielen, 60. Hetu nira'n amet langö, de reden, dat hij vermaak zoekt.

Een eigenaardige wijze van uitdrukking is mëne 'n winëtëngakën, mëne 'n wijil, dadelijk nadat (het kind) in den moederschoot werd opgenomen, werd het geboren, Ādip. 21. In onze taal zou men den zin kunnen weêrgeven met: «zóó ontvàngen, zóó geboren»; vgl. een uitdrukking als «zoo gewonnen, zoo geronnen». Doch er blijft nog een verklaring te zoeken van 't feit dat in den voorzin op n volgt een werkwoordsvorm, terwijl in den nazin de stamvorm wijil gebezigd wordt. Als ik het wel begrijp is mëne 'n winëtëngakën eig. «zoodra als het in den moederschoot opgenomen werd»; men stelt zich dus een handeling voor die verricht wordt; wijil duidt op een plotselinge verschijning. In ons «zoo gewonnen, zoo geronnen» worden beide deelwoorden met nadruk uitgesproken, maar 't eerste met slepend accent, het tweede kortaf met stootaccent.

Těkwañ caturbhuja siran triçirah trinetra, hij werd vier-

armig, en driehóóídig, drieoogig, BY. 8, 2. Dit stemt volkomen overeen met Sund. volzinnen als: wadah gěde nja alus, een vat groot en sierlijk; radjana sugih nja adil, de koning was rijk, en rechtvaardig; oraj nu gěde nja matih, slangen die groot, en giftig waren.

Irikān sirālabuh apuy, toen, stortte zij zich in 't vuur, BK. 43. Lunghā sang wānaren drār-wwat irung, irang-irang Kumbhakarnnān wirūpa, de Apenvorst verwijderde zich, den neus medenemende, tot groote schaamte van Kumbhakarnna, dat hij misvormd was, Rām. 22, 89. Merang mūran wirūpa, beschaamd ijlde hij weg, misvormd zijnde; ald. Niyatān katēmwasīra dewī Jānakī, zékerlijk zou hij Jānakī aantreffen; eig. het was zeker, dat J. zou aangetroffen (gevonden) worden, 8,99. Aparan ta prayojana maharāja Janamejaya an magawe yajña sarppa? wat is dan het doel van Koning Janamejaya, dat hij een slangenoffer aanricht? Ādip. Samantara tēkeng tēgal Kuru narāryya Kṛṣṇān laku, inmiddels kwam K. opzijn tocht in Kurukṣetra, BY. 2, 1. In Nieuwj. zou men zeggen lakune, in plaats van an laku.

Gumësöng ikang rākṣasa an warāharūpa, de reus, die de gedaante van een ever had aangenomen (of: in éver-gedaante) verbrandde, Adip. 20. An warāharūpa zou men in onze taal ook kunnen weergeven met «als ever». Meermalen is an vóór een substantief met «als» te vertalen; bijv. an panggorawa, als eereblijk, BK. 282.

Dharmmān paritrāṇa rikang daridra, het is een plicht, de armen te beschermen, BK. 117. In 't Skr. zou men zich aldus uitdrukken: dharmo, yad daridraparitrāṇam. Rikang vervangt hier, gelijk zoo dikwijls, den accusatief. Er is reeds vroeger opgemerkt dat het verbaalsubstantief het object in den accusatief bij zich heeft, en in zoover werkwoord is, maar 't subject in den genitief, als zijnde een substantief. Wordt an paritrāṇa, gelijk ook Skr. yatparitrāṇam, in onze taal overgebracht, dan kan 't relatief behouden blijven in den vorm van 't voegwoord dat, doch't substantief moet vervangen worden door een werkwoord; dus dat men beschermt.

Sirang prabhu Suyodhanān muruda sep, het was te laat voor vorst S. om te wijken, BY, 48, 1. Lënglëng twas irān paninghal i layar dhwaja kumëlab, zij was verrukt in haar hart, terwijl zij de wapperende vlaggen voor zeilen aanzag, 44, 1.

Tan wyartha 'n pangëne, niet te vergeefs, daar het ráákte (wij zouden zeggen: raakte niet mís), BK. 221. Cëb ngör twas ira narapati 'n dëngö sapawarah, geheel vermurwd was 't gemoed van den vorst bij 't hooren van wat gemeld werd, 79. Sāmpunya'n panginum nikang bala, nadat de troepen gedronken hadden (of, beter: na afloop van 't drinkgelag der troepen), 163; sāmpunya is «na afloop er van»; nya slaat dus niet op bala; panginum is substantief, met het feitelijk onderwerp der handeling in den genit. subj. achter zich. Logisch zou sāmpun ni panginum nikang bala op hetzelfde neerkomen, doch dan zou op «'t drinkgelag der troepen» niet genoeg nadruk vallen.

Irikān padāwrg ikanang wwan'g, toen kwamen de menschen alle evenzeer in beroering, BK. 155. Hier staat het onderwerp in den nominatief voorafgegaan door awrg. Het verbaalsubstantief zou hier in geen geval kunnen staan, omdat het niet met pada geconstrueerd kan worden.

Yekān (of yekā'n) tikān (of tikā'n) sūngakĕnanta, dat ishetgene, dat door u moet geschonken worden, Sutas. Zoowel op tika als op sūngakĕna rust nadruk.

Apet bhāwān pojar, hij sprak innémend, BY. 48, 3; in de hedendaagsche taal zou men kunnen zeggen enggone mojar. Sukhāmbek i sang munindra an pangrengo ri kamaharddhika sang suputrī, verheugd was de groote Wijze in zijn geest, bij 't hooren van de hoogedelheid der Prinses, Sutas. Vgl. in een boven aangehaalde plaats: twas ira narapati'n dengo sapawarah; het verschil tusschen děngö t en pangrëngö zal wel hierin bestaan dat het eerste perfectief, 't laatste imperfectief is. Duidelijk perfectief is an ton in: ambek Cri-Parameçwarī paramatuşţān ton narendrātmaja, de Oppervorstin was uiterst verheugd in haar geest bij 't zien van den koningszoon (d. i. toen zii hem in 't oog kreeg), ald.; in 't Skr. overgezet is (a)nton: dṛṣṭvā. Saphalan anak nira ta sang Wibhisana, zij was waardig het kind (de dochter) te zijn van W., Ram. 8, 140. Karana nika kita'n adidewata, de oorzaak er van zijt gij, die de eerste der godheden zijt (of: als eerste der g.), BK. 225. Wiphala'n kasangga, vruchteloos, daar het opgevangen werd, 223. Ngaran iran ulih i paramayajña de haji, (200) heette zij als zijnde verkregen door (of: daar zij een product was van) allervoortreffelijkste offers door den vorst, 46. Huwus katon sang Asurādhipan lumurug, men zag reeds den vorst der Asura's ten strijde uitrukken (anders uitgedrukt: den v. der A., dat hij (of: die) t.s. uitrukte), AW. 18, 2. Merang minggeka, kociwambekirayan kalanya'n unggw ing wuri, zij (de twee in voorgaande strofe genoemde goden) schaamden zich om 't hoofd om te wenden, (en) meenden te derven, zoolang zij (de nimfen) zich achter hen bevonden, 1, 8; yan kālanya'n 2 is eigenlijk:

<sup>!</sup> Dëngë is de oude vorm van rëngë; de oorspronkelijke d heeft zich dikwijls gehandhaafd na een nasaal; vgl. NJav. p i p d o, e. dgl.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> In den gedrukten tekst is yad een drukfout.

wanneer het de tijd was dat». Naast yan kāla vindt men yan i kāla; bijv. kadi wintang yan i kāla ning tilëm, gelijk sterren bij náchttijd (eig. wanneer het de nachttijd is), BK. 213.

An garbbheçwara nātha ring Kahuripan, wihaga nira'n amānuṣādbhuta, terwijl onze Heer en Vorst (Hayam Wuruk) nog ongeboren (eig.: nog foetus) was te Kahuripan, waren er voorteekens dat hij een wonderbaar bovenmenschelijk wezen was, Nāgarakṛtāgama 1, 4. An garbbha zou men ook kunnen vertalen met «als fóétus», indien 't onderwerp van den nazin hetzelfde ware. Wihaga nira is letterlijk natuurlijk «voorteekens van hem»; ook hier is naar den gewonen regel het eigenlijke onderwerp van 't gezegde uit het nazindeel naar voren gebracht.

Er komen, zoowel in dichtmaat als in proza, niet zelden plaatsen voor, waar de constructie met n, an niet wordt aangetroffen, terwijl men die misschien verwachten zou. Bijv. Ram. 2, 51; Sītā, sedengnva metu ngūni, laras dulurnya, Sītā was, indertijd toen zij geboren werd, vergezeld van een boog. Een sterk sprekend voorbeeld is in KO. II: mangkana lawasnyāmukti sangçāra, zoo lang duurt het dat hij wereldsch leed smaakt, terwijl in KO. I, gelijk te verwachten, staat: mangkanā lawasanya'n tmuakan sangsara, zoo lang moge (of: zal) het duren, dat hij wereldsch leed ondervinde. Regelmatig heeft deze Oorkonde ook: samangkana lawasa-nya'n hidepa lara ghataka, welk voorbeeld reeds boven werd aangehaald. Wat den volzin Sītā, sěděngnya mětu enz. betreft, zou men kunnen zeggen dat n hier achterwege blijft, omdat er geen bijzondere nadruk op mëtu valt; inderdaad zal men bij 't lezen van den tusschenzin achter «Sītā was» bespeuren, dat «geboren werd» zonder eenigen klem wordt uitgesproken. Dezelfde verklaring is toepasselijk op deze verbinding van twee zinnen: kala nira'n mahas mamet strī, sedeng maharaja (genitief) Janamejaya hanar mastri, de tiid dat hij rondzwierf een vrouw zoekende, was toen Koning Janamejaya pas getrouwd was, Adip. Men behoeft deze zinnen slechts achter elkaar te lezen om te gevoelen dat op den eersten wel nadruk valt, op den tweeden niet. Ook zal men wel niet kunnen ontkennen, dat het in menig geval van de willekeur des sprekers afhangt, of hij al dan niet iets met nadruk wil doen uitkomen.

In dezelfde functie als an, n is ook yan gebruikelijk. Om dit nader aan te toonen laat ik een aantal voorbeelden volgen.

# B. Voorbeelden van 'f gebruik van yan als gelijkwaardig met an, n.

Kasukan yan ton guru nîra, hij werd met vreugde vervuld bij 't zien van zijn leermeester (of: was verheugd zijn meester te zien), BY. 46, 9. Het is duidelijk dat yan ton noch in constructie, noch in beteekenis verschilt van an ton, nton. I tëlas nira yan panëmbah, nadat hij zijn sëmbah gemaakt had, 3,6; dit is hetzelfde als nira'n panëmbah. Mangigël yan ton Wirāṭātmaja, hij danste bij 't zien (Skr. dṛṣṭvā) van Wirāṭa's zoon, 11,9; vergelijk: W. mapulih nton bhraṣṭa ning swātmaja, W. keerde ten strijde terug bij 't zien van 't neêrstorten zijns zoons, 11, 10. Ngkāneng waṇḍīra yan kināryyakën i sang Kurupati, bij den vijgeboom was het dat hij door den Kuru-vorst achtergelaten werd, 13, 1. Irika yan katon guṇa Janārddana, toen was het dat de kracht van Janārdana bleek (toén, bleek de k. v. J.). Hier staat de afgeleide passiefvorm katon, niet de stam ton, omdat geen agens genoemd of anderszins uit het voorgaande op te maken is; dat de dichter evengoed irikān katon, had kunnen zeggen, zoo de versmaat het toeliet, behoeft geen betoog.

Ri res nika kasepayan lumihate halintang nira, uit vrees van te laat te komen om hem te zien voorbijkomen, 2, 10. K şana yan paratra, hij was dádelijk dòòd, 45, 9. Nāhan ling nira yan panahanaha, zoo sprak hij, daar hij bange vermoedens koesterde, BK. 101. Hyang Rawi manda yan keñar, de zon scheen flauw (de zon was flauw bij 't schijnen), 108. Nāhan hetu nghulun yan patangguh, dat is de reden dat ik afraad (de reden van mijn verbod). Agyāgyāgyā yan tumurun, zeer haastig daalde hij neder, 171; vgl.: Sang Karnna çīghrān tum ĕdun ratha. Kāraņanya yan patanghi, de oorzaak dat hij wakker werd, 61; denzelfden zin zou hebben: kāraņan ya'n patanghi. Tulung aku yan kaking kingan, help mij, die in droefenis verkeer (of: terwijl ik i. d. v.), BY. 71. Ngkā ta rānak-haji yan papanggih, daar dan was het, dat de prins met haar samenkwam, 74. Sāmpun iran mararyyan, arahup ta yan laku muwah, nadat zij een poos rust gehouden hadden, wieschen zij zich, en begaven zich weder op wég, BK. 90. Ya hetu nira yan patakwan i narendra ri sahana nikang sakendriyan, dat was de reden, dat zij den vorst vroeg naar alles wat er in den ganschen Indra-hemel was, Sutas. Samayanta yan wijila teki, het is tijd, dat gij nu uitgaat, Hariw. Yan ting hal kadi polah ing kumuda, op het gezicht, zag het er uit als een witte lotus, Sutas. Instede van de constructie yan tinghal zou men in hedendaagsch Javaanschzeggen yen dipun tingali of ook delenge. Rikan kagyat yan prāpta Nakula, toen werd hij verrast, dat Nakula gekomen was (of: door de komstvan Nakula), BY, 36, 10. Bhatara Guru tuşta harşaja tu mon ng anak yañ jaya, Bhaṭāra Guru was verheugd en blij, ziende dat zijn zoon overwinnaar was, Smar. Hier is 't onderwerp van jaya overgebracht naar 't voorzindeel, als accusatief afhangende van tumon.

Nāhan ling nika yan pamarņņana ri rūpa nira, zoo waren zijn woorden (zoo sprak hij), terwijl hij Diens voorkomen beschreef (of: ter beschrijving van Diens voorkomen), Sutas.; ri rūpa, eigenlijk een datief, staat hier, gelijk zoo dikwijls, als accusatief, zoodat pamarnnana hier volgens een onveranderlijken regel, ten opzichte van 'tobject, als werkwoord optreedt. Wereh ning watsa metu sake tutuknya yan panusu, het schuim van de kalveren dat uit hun bek vloeit bij 't zuigen (of: terwijl zij zuigen), Adip.; yan panusu beantwoordt aan 't Skr. pibantas, zuigende, doch met nadruk op «zuigende» naar onze uitspraak. Den geheelen volzin zouden wij intusschen anders uitdrukken, en wel op deze wijze: chet schuim dat de kalveren bij 't zuigen uit hun bek laten vallen». Dewijl 't onderwerp van dit «laten vallen (uitkomen)» naar voren is gebracht en verbonden met shet schuim, en het taalgebruik niet toelaat te zeggen: wêreh winëtwakën ing watsa in een relatieven bijzin, moet de frase zulk een vorm aannemen, dat het causatief vervangen wordt door 't eenvoudige werkwoord metu, hoewel in onze taal onberispelijk te vertalen met «dat (uit hun bek) vloeits omdat er niet de minste nadruk op valt.

Niyata yan pējah kabeh, het is bepaald zeker, dat allen gesneuveld zijn, Rām. 8, 134; vgl. niyatān katēm wa sira de wī Jānakī, 8, 99. Enggal yan tēka ring Rasātala, spoedig kwam hij aan in de onderwereld, BK. 224. Sādara praņata yan pangañjali, eerbiedig gebogen, hief hij de gevouwen handen op, Rām. 21, 7. Nimitangku yan layat, de reden dat ik wegga, Wṛtta-S. 103.

Dat yan in plaats van n kan gebezigd worden zonder eenig verschil in beteekenis, daarvan kan men zich overtuigen doordetwee volgende plaatsen met elkaar te vergelijken: su ku sang Janakāt majā mapēs, mapa yan mogha makas watang juga, de voeten van Janaka's dochter werden machteloos, daar ze op eens zoo stijf werden als een stok, Rām. 21, 6; de ni drēs ing ratha, mapeki n-amoghasiddhi, door den snelheid van den wagen, daar deze niet falende tooverkracht bezat, Hariw. Mapayan, mapan = apayan, apan.

Yan-ton beteekent volmaakt hetzelfde als nton. Bijv. sang Duççāsana mangigēl yanton Wirāṭātmaja, Duççāsana danst (van vreugde) bij 't zien van Wirāṭa's zoon (die gesneuveld was), BY. 11, 9, en onmiddellijk daarop (verg. p. 275): Çrī nātha Wirāṭa çīghra mapulih nton bhraṣṭa ning swātmaja.

Hana yan verschilt niet van hanan. Bijv. aneka těkap ing wibhāga; hana yan sasenādulur, hana saka sapatti, len saprtanā, verschillend was de formatie der legerafdeelingen: sómmige bestonden uit complete compagnieën, andere uit bataljons, weer andere uit brigades, BY. 10, 18.

In plaats van matangnya + n vindt men ook het kortere matang yan; bijv. matang yan dateng ring Kuruksetra Saramā, de reden dat Saramā in K. kwam, Adip. Doch na matang yan is n niet ongebruikelijk; zoo in een reeds boven (p. 263) aangehaald voorbeeld: matang yan kitan-tekā usen; hier valt nadruk op kita, terwijl zulks niet het geval is bij Saramā.

In KO. II leest men: irikā diwaça nyājña Çrī Mahārāja, yan-panuksuk dharmmasīma; d. i. letterlijk: «toen (naar ons spraakgebruik: dat) was de datum van 't bevel van Z. Maj. den Koning, afbakenende een vrijgebied». Wij zouden ons anders uitdrukken en zeggen: op dien datum beval de Koning een vrijgebied af te bakenen; of: de afbakening van een vrijgebied. In KO. I heet het eenvoudiger: irikā diwasa Çrī Mahārāja sumusuk ikana alas i Lintakan, op dien datum bakende Z. Maj. de Koning 't bosch Lintakan af. Hier kon de constructie reeds daarom eenvoudiger zijn, dat een woord voor bevel ontbreekt; voorts ook omdat de opsteller der oorkonde het onnoodig vond nadruk te leggen op den datum der handeling.

Na yan, evenzeer als na an en n, treedt een intransitief nu eens als stam, dan weêr in werkwoordsvorm op, en wel zonder merkbaar verschil in beteekenis. Sterk sprekende voorbeelden levert KO. II, waar onmiddellijk na elkander voorkomen: yan mara ring tegal en yan para ring tegal, wanneer hij zich naar 't veld begeeft. KO. VII heeft: yan aparaparan umaliwating tegal, wanneer hij ergens heengaande het veld passeert; yan angher ing umah, wanneer hij in zijn huis verwijlt; naast yan hawan, wanneer hij op weg is; ofschoon dit laatste vertaald zou kunnen worden met op weg.

Een wezenlijk onderscheid tusschen an, n en yan is het mij niet gelukt te ontdekken. Evenwel schijnt het mij toe, dat bij voorkeur n gebruikt wordt in de volgende gevallen. Ten eerste, wanneer onmiddellijk voorasgaat het grammatisch onderwerp, bijv. rare n em ang siki'n pangideraken; of 't seitelijk onderwerp in den vorm van een pronominaal aanhechtsel of genities, bijv. kāla nira'n lumampuh, en kāla Droņa'n inastwaken, en lekasmu'n amañcana. Voorts na verbindingen als ritelasnya, en dgl., wanneer nya beteekent er van, en in 't algemeen waar door toevoeging van n een partikel relatieve beteekenis krijgt, als in āpan, on, maran; ook waar n dient om met zekeren nadruk het volgende te doen uitkomen, bijv. ndi'n. An en yan worden bij voorkeur gebezigd wanneer de beteekenis van edat, wanneer, terwijl, nog duidelijker gevoeld wordt; verder in een bepaling van omstandigheid, als a har ep tuminghalari sang narendrān dat en g; ook na een tijds- of plaatsbepaling

van de in 't nazindeel genoemde handeling, bijv. çīg hrān wijil of u mijil. Ook vóór substantieven, wanneer de verbinding als een verkorte of elliptische bijzin kan opgevat worden; bijv. an panggorawa, als eereblijk; an garbbha, dat in 't boven aangehaalde voorbeeld in gedachte als nadere bepaling bij wihaganira behoort. Wijders als an dient om een volgende partikel te versterken, bijv. an mangkana. Eindelijk vindt men an gebruikt, wanneer het feitelijke onderwerp voorafgaat, maar niet onmiddellijk; bijv. lwir ni panah Bh. an tumanëm; hier is niet Bhīşma het onderwerp van tumanëm, maar zijn panah.

Als algemeene opmerking aangaande de behandelde constructies met n, an, yan, zij hieraan toegevoegd, dat ze in 't hedendaagsch Javaansch veelal, niet altoos echter, vervangen kunnen worden door een substantief, gevolgd van een genitivus subjectivus. Ook in de oudere taal komt zulks meermalen voor; bijv. Rām. 5, 34: niyata pējah ni Rāwaņa rikang kṣaṇa; dit, letterlijk overgezet, is: \*bepaald zeker is de dood van Rāwaṇa op dat oogenblik\*, doch de bedoeling is: \*het is bepaald zeker, dat Rāwaṇa dan oogenblikkelijk zal gedood worden (of: sneven)\*.

## C. Verkorfe vormen van persoonlijke voornaamwoorden en hun gebruik.

De oude taal bezit eenige verkorte voornaamwoordsvormen, waarvan 't gebruik tot bijzondere gevallen beperkt blijft. Ze zijn:

1 ps. enk. k (vóór w, l, bh en d: g); mv. excl.  $k\bar{a}m$ ; mv. incl. t [vóór zachte medeklinkers d];

2 ps. enk. m, mu; mv. (en beleefd enk.) t (vóór zachte medeklinkers d); 3 ps. enk. n; mv. (en hoog enk.) r.

Deze vormen worden, op zeldzame en daarenboven twijfelachtige uitzonderingen na, alleen gebruikt in afhankelijke zinnen; of anders in verbinding met partikels, bijv. met de ontkenning ta, waardoor ontstaan vormen als tak, tar; of met apa, bijv. apak, apat.

Behalve k, t, r vindt men zonder eenig verschil in beteekenis: ak en yak, at en yat, ar en yar, zoodat bijv. k-hidëp, ak-hidëp en yak-hidëp alle drie gelijkelijk beteekenen: «naar ik meen, naar mijn gevoel, mijns inziens». De hieronder volgende voorbeelden moeten strekken tot staving van 't bovenstaande.

#### Eerste persoon.

a. Eerste ps. enk. Leheng aku k-matya lingnyanpamuka, ik wil liever sneven (eig. dat ik sneve), zeide hij, terwijl hij een woedenden aanval wilde doen, Ram. 22,89. Nahan hetunya k-amwit ri kita, datis de reden, dat ik afscheid van u neem, 19, 31. Sangke doşangku k-angles, alah tibra mahyun tak-amwit, tengevolge van mijn schuld dat ik tot u weggeloopen ben (d. i. daar ik mij bezondigd heb door mijn ouders te verlaten om U te volgen), verlang ik ten zeerste geen afscheid van U te nemen, 19, 24. Merang aku g-lawana ko, ik schaam mijom jou te bestrijden, 2, 43. Bāhuntālyus, lobhahatingku g-wulatīya, Uwe slanke armen, mijn hart voelt begeerte, wanneer ik ze aanschouw, 12, 44; i y a is hier de als accusatief dienst doende datief van ya, waaruit volgt dat wulati hier als actief bedoeld is. Sahananta haywa malarakparekāng alas, gij allen weest niet bedroefd, dat ik naar de wildernis ga, 3, 11. Aparan ike prayojana matangnya aku g-winungu, waartoe moet dit dienen, dat (eig. waarom) ik wakker gemaakt word? 22, 9; de relatieve beteekenis krijgt matangnya, doordat g-winungu z. v. is als: dat ik w.g. w.; hetzelfde zou uitgedrukt worden door deze constructie: matangku g-winungu, en matangku n winungu. Nahan prastāwanyāk kadi malupa ring mitrasamaya, datwas de aanleiding dat het leek, alsof ik (eig. dat ik als 't ware) de bondgenootschappelijke afspraak verzuimde, 6, 170. Ngke k-tona asihtat-makaka, yan çīrn na musuhtālilanga, dán zal ik zien dat gij liefde hebt voor Uw ouderen broeder, wanneer onze (of: Uwe) vijanden verdelgd zijn als weggevaagd, 22, 17. Byakta mātya rasikā si kāsyasih, nton aku kpati mūrcchita, zeker zal zij gestorven zijn toen zij zag dat ik in zwijm lag, 21, 76. Kadi tag-waluyāpulih k-hidep, irikang Daņdakakānanāk-hana, het was naar mijn gevoel alsof ik niet weder zou terugkomen, terwijl ik in 't Dandaka-woud was, 24, 211. Nahan ikana ta donku we'k-para ngke, dat was mijn doel waarom ik hier kwam, 21, 61. Aku tak-angennangen laki waneh sira tunggal atah, ik, ik denk aan geen anderen man dan aan hem alleen, 5, 58. Saparanta atah ya tutanangkwa, tak-adohāku saka sukunta, overal waar Gij heen gaat zal ik U volgen, en zal ik niet ver van Uwe voeten wezen, 17, 36. Tag-wruh ryy ajarangkwa ri kita, ik weet niet wat ik U zal zeggen, 22, 19. Matangnya tag-langghana, dáárom ben ik niet weêrspannig (ongehoorzaam), 3, 12. Tathāpi tak-tūt mati, niettemin ben ik niet mede gestorven, 21, 19. Sahana ni kang watek Raghu kabeh tak-anon alay u, geen van alle uit Raghu's geslacht zag ik ooit

We is een synoniem van de, werk; bijw. «doordat», enz. Op zich zelf uit de taal verdwenen, is het bewaard in gawe; de zwakkere vorm wi is vervat in Day awi, door, wegens; awi-e is volkomen in bet. en gebruik = we-nya = de-nya; gawi = Jav. gawe, Tombul. we-n = Ojav. we-n (= Jav. dene).

vluchten, 5, 50. Āpan tā mitra kasih, aku tamatak-akadang, want er zijn geen geliefde vrienden, ik heb in 't geheel geen verwanten. Apak-panah paradārabuddhi, omdat ik op een overspelige schoot, 6, 188, Apatak-perung, irangku tansipi, omdat ik geen neus meer heb, schaam ik mij niet weinig, 4, 62. Tumutura tāku ring priya, tamāg-wigilātariko, ik zou toch den geliefde volgen en niet tot jou mijn toevlucht nemen, 5, 59. Tamak-anēmu paḍā bhaṭāra Rāma, ik vind niemand die met R. zou kunnen vergeleken worden, 21, 68. Yak-mātya, wanneer ik dood zal zijn, AW. 314. Musuhtamāpēs kadi lumbu yak-hiḍēp, Uwe vijanden zijn krank als gras, naar ik meen, Rām. 13, 30. Aparan taguṇangku yak-hanā, wat nut het mij dan nog, dat ik erzal zijn? Sangke laran yāk-hiḍēp, tengevolge van 't leed dat ik gevoel, 11, 34.

b. Eerste ps. mv. excl. Kami, kām huwus wareg amuktiring jagat, mari yan-prayatna ring ulah salah kena, en wij, die i reeds verzadigd zijn van wereldsche genoegens, houden op met te trachten naar averechtsche gedragingen, 8, 119. Nāhan lwir mami kam-panangguhi, dat was de wijze, waarop wij (voor: ik) wilden tegenhouden (vermanen), 14, 66. Kapwa ya kām-bales, hilangaken laranta, al wat wij daarvoor ter vergelding kunnen doen, is aan Uw leed een einde te maken, 20, 64: de b is, volgens een klankwet, die o.a. ook in het Tombulusch bestaat, de klank waarin een wa een movergaat. Nihan tang Āditya yadin ya patyana, nda kam-remuk hyang Pṛthiwī, zie, al ware het de Zon, ze zal uitgebluscht worden, en de Aarde, wij verbrijzelen ze, 13, 32.

c. Eerste ps. mv. incl. Kālanta d-winarang, ten tijde van ons huwelijk, 11, 27.

#### Tweede persoon.

- d. Tweede ps. enk. Matang ikā ko m-pujīriya, guņang ku tamar-puji ya, dat is de reden, dat gij hem prijst, terwijl mijn deugden niet geprezen worden, (of: en mijn deugden, ze worden n.g.), Rām. 5, 35. Wij zien hier dat het eerste puji als actief behandeld is, want het heeft als voorwerp iriya (datief voor accusatief) bij zich, het tweede puji is passief.
- e. Tweede ps. mv. (en beleefd euk.). Dayantata-patiya, moge hij door u (o goden) gedood worden, KO. VII; eig. <moge het uw werk (toedoen) zijn dat gij hem doodt (of: dat hij door u gedood wordt)», want dāi is de oudere vorm van de, werk; bijw. door toedoen, Lat. per; dezelfde ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In 't Duitsch zou men zeggen: «wir, die wir». In kä m ligt inderdaad hetzelfde begrip van «wij» + yoorafgaand reflexief.

dachte wordt anders uitgedrukt met de yan yu i patī ya, KO. I. Yan magyā, sakarenga weh kitāt-parāryyan, al hebt Gij haast, rust dan toch een oogenblik uit, Ram. 8, 11. Ring parcwat-aturuturu yathasuka ngke, slaap een weinig naar hartelust hier aan den kant; ald. Hier heeft at met het volgende gezegde den zin van een beleefden imperatief, of, wil men, verzoek; zoo ook in; at-rengo ta wuwus mami, hoort gij onze (mijne) woorden! Bh. 70; vgl. den Franschen conjunctiefvorm: «que vous écoutiez», en ons minder gewoon: «dat gij hoort!». A ttugël tëndas ikang Daitya, moogt Gij den kop afslaan van den Daitya! Ud. At-rengyeken (voor rengöken, rengwaken) teka sapatha-samaya, moogt gij (o goden) luisteren naar dezen mijn eed! KO. VII. Zeer gewoon zijn vormen als t-ulih, keer terug! als beleefde imperatieven 1. Laku ta t-ruhun tumama ring tilam, ga nu, om 't eerst het slaapsalet binnen te treden, AW. 298. Ari Laksmanadwulati tāku, broer Laksmana, let toch op mij, Rām. 24, 162. Sira rāma sang nrpa, nihan sira we d-wulati, 's Vorsten Vader is het dien Gij hier aanschouwt, 24, 198; men zou evengoed kunnen zeggen: den ta n-wulati. He natha, wyartha denta t-haruhara, o vorst, voor niets maakt Gij U ongerust, 15, 37. Ndah wekangku, ya matangnya we t-ulih, nu, mijn kind, daarom is het zaak dat Gij terugkeert, 21, 70. Ngke katona asihtat-makaka, yan çirnna musuhta, dan zal ik zien dat Gij liefde koestert jegens Uw ouderen broeder, wanneer onze vijanden verdelgd zijn, 22, 17. Adeg ta t-amrih, sta dus op en doe Uw best, 7, 99. Ndya kitāta we t-para, wáár zal het dan zijn dat Gij heengaat? (d. i. wáár zult Gij dan heengaan?), 21, 39. Mara t-atutur tatadwaluya sangçaya, opdat Gij tot bezinning komt en niet wederom ongerust zult worden, 24, 197. Nya (l. ndya) t-atakwatakwana kitari, tā rēngō tat-anon rikang bhuwana tībra duhkita umadāņa teki kalarangku tansipi, waar Gij ook mocht navraag doen, zusje, Gij zult niet hooren noch zien iemand zoo diep bedroefd als mij in mijn groot leed (eig. een diep bedroefde die zou evenaren mijn groot leed), 8, 147. Sakrodha pwa hatinta yatt-inujaran, tad-wruh ridoning wuwus. Gij wordt echter toornig in Uw gemoed, wanneer Gij toegesproken wordt, zonder de bedoeling van den gegeven raad te begrijpen (of: te erkennen), 14, 67. Yadi yat-henengata ring musuh, tat-asenghit hana sāhasenghulun, als Gij den vijand maar stil laat begaan, zonder vergramd te zijn over de jegens mij gepleegde gewelddadigheid, 4, 62. Çasana ya gegen, tang çastra d-wulatilana, volg de ge-

In tucap en tucap en, laten wij spreken; wij zullen spreken; is tzeker geen 2\* ps.; men kan topvatten als verkorting van kita, 1\* ps. mv. inclusief.

boden, en bestudeer steeds de leerboeken (of: terwijl Gij steeds de l. bestudeert), 3, 53. Ri dadangku t-unggu t-aturu samenaka, slaap aan mijne borst (terwijl Gij aan mijne borst zijt) genoegelijk, 8, 121. A pa ta gunā nikāt-heneng, waartoe zou het dienen, dat Gij U stil houdt? Ike catrunta d-don sahana pakena mwang kira-kira, Uwe vijanden, die Gij wilt beoorlogen, tracht allen meester te worden met beleid. 3, 81. Matang yat-laku t-ulih, opdat Gij terugkeeret, BY. 36, 18. Tañ jayā rikanang musuh adoh, apatt-alah de ni musuhta yāparö, Gij zult Uwe verwijderde vijanden niet overwinnen, omdat Gij zwicht voor Uwe nabijzijnde vijanden (d. i. in Uzelven), 13, 78. Ujarkw ahayu nguni tat-pituhu ring sabhapad-wihang, mijn goeden raadt hebt Gij vroeger in de vergadering niet opgevolgd, omdat Gij koppig waart, 24, 34. Nyāku mātya, apa tad-wulati ngwang, zie ik zal sterven, omdat Gij niet op mij let (d. i. U niet om mij bekommert), 17, 67. Tat-apituhu alah mūda, Gij geeft geen gehoor daaraan omdat Gij verdwaasd zijt, 10, 55. Prabhu ta turung tamad-wulat i gelis nira yan-pamanah, nog nooit, Heer, hebt Gij de snelheid gezien van hem (Rāma) bij 't schieten (d. i. de snelheid waarmede hij schiet), 5, 25. Matangnya tanghera tamat-harohara; pahenak ambekta tamatmakingkinga, daarom heb geduld zonder ontsteltenis te voelen; stel U gerust, zonder bekommerd te zijn, 21, 52.

### Derde persoon.

f. Derde ps. enk. Het aanwijzen van plaatsen waar n (ook in de verbindingen an, yan, tan enz.) beslist als pers. vnw. moet opgevat worden, is aan bezwaren onderhevig, dewijl het gelijkluidend is met het relatief n. Het is gemakkelijker te zeggen waar n geen pers. vnw. is, dan waar het wel als zoodanig bedoeld is. Het is duidelijk, dat n in voorbeelden als sopanang ku n-lepasa en wekasmu n-ahurip niet anders wezen kan dan 't relatief, wegens het verschil van persoon; zoo ook in het u mami n-pegat sakeng pitrloka, ede oorzaak dat wij van de wereld der Voorvaderen uitgesloten zijns. Voorts in gevallen als het u nira n-wijil, of nā ling nirang Kurupati n-pangucap, en dalihan irān tinggalakena sira strī, het was zijn plan de vrouw te verlatens, en gelis nira yan pamanah, want n beantwoordt niet aan 't deftige sira en niets verhinderde den schrijver r, ar, yar te bezigen indien hij een pers. vnw. had bedoeld. Bijv.

¹ Voorbeelden van 't gebruik van ya als relatief zullen in een volgend Hoofdstuk gegeven worden. — (Het bedoelde Hoofdstuk schijnt ongeschreven te zijn gebleven; doch zie hierna p. 287—288. Tosvoeging van 1918.)

mojar sira yarpamöh tatçesa ning lembu nusu, hij zeide: door 't overblijfsel van de zuigende kalveren uit te melken; of kadi megha manghudanaken pada nira yarwehakenn ikang dana, hij geleek een zegen uitstortende wolk, wanneer hij zijn liefdegaven uitdeelde, Ram. 1, 5. Hier is r een verkorte vorm van 't pers. vnw. en heeft ya op zich zelf reeds de beteekenis van een relatief 1. Voorbeelden dat r pers. vnw. mv. is, zijn: mahyekang wira yarton ri sira pada suka, de helden juichten bij 't zien van hen die allen evenzeer gelukkig waren, Sutas.; en cighra hru nira yar lepas pada pareng, snel gingen hun pijlen alle te gelijk af, BK. 206. In een voorbeeld als nahan ikana wuwusnya we npanembah, dat waren hare woorden daar zij haar sembah maakte (= denya maněmbah), Rām. 21, 62, zou men geneigd zijn n als pers. vnw. te nemen, naar analogie van we-k, we-t, waarvan we hierboven (p. 279) voorbeelden gezien hebben. Doch men vindt ook: awū sirāku sāsū, wulati sirang Raghuputra we n-kapāça, zij schreeuwden bedroefd, huilende, ziende dat R. gestrikt was geworden; sloeg n hier op R., dan zou men r verwachten. Er is trouwens geen reden om de n van we'n, althans in dit laatste voorbeeld, voor iets anders te houden dan het relatief, te minder omdat het volmaakt identische we'n van het Tombulusch bestaan moet uit we + relatief. Bijv. Niitu mahapa'arpa'arsiina wo si amana, we'n si okki nera wiyamo, woan sera n-tuma'ar sumiwo um posan, toen waren zijn vader en moeder zeer verheugd, dat (eig. doordat, omdat) hun zoon (terug) gekomen was, en zij deden een gelofte om een offerfeest aan te richten. Niitu siwoen nera kariya um pa'ar, we'n nimakauntung witi si tou'ng kaseke nera, toen werd door hen een offerfeest aangericht uit blijdschap dat zij hun vijanden overwonnen hadden. Niitu wo an siya mange witi wanua, wo an siyan-tumalinga se tou mëriyoriyo witu'm bale ësa, we'n mahasiwo um posan, en als hij zich naar dit dorp begaf, toen hoorde hij de menschen in een huis rumoerig, daar zij een offerfeest aanrichtten. Uit deze plaatsen, die met een menigte andere kunnen worden vermeerderd uit de verhalen uitgegeven door 't Nederl, Zendelinggenootschap, 1 ziet men tevens dat het Tombulusch spraakgebruik ten opzichte van 't relatief n met het Oudjav. overeenstemt. Later komen we hierop terug. 3

Bij de ontkenningsvormen tan, tapwan is, ingeval 't onderwerp een enkelvoudig en niet voornaam 3de persoon is, moeielijk uit te maken, welk nbedoeldis. Hetzelfde geldt van yan, yapwan, wanneer, dat (hij, zij, het) en maran, marapwan, narapwan, copdat. Bij schrijvers die zich

<sup>1</sup> Bijdragen tot de kennis der Alfoersche taal in de Minahasa (ed. Niemanu, 1866). Zie hierna Aanmerking 1. (Noot van 1918).

regelmatig van k, t, r bedienen, zal waarschijnlijk 't pers. vnw. bedoeld zijn. In zeker opzicht is het een onverschillige zaak, daar beide constructies logisch hetzelfde uitdrukken en bij vertaling in 't Nederlandsch denzelfden toon vereischen. Bijv. een zin als deze: kad yanggā nikanang parartha manulung wyādhi n-paweh oşadha, gelijk de onbaatzuchtige menschenvriend een zieke redt door hem geneesmiddelen te geven, Ram. 14, 66, laat beide verklaringen toe. Eenigszins dubbelzinnig is: w ĕ kasan pupak ta ikanang gunung n-iberakenya saksana dateng, eindelijk werd de berg afgebrokkeld, waarmeê hij wegyloog (en) in een oogenblik terug was, 23, 33; in 't KBWdb. (I, 510-511) wordt n hier opgegeven als verkorting van 't passiefvoorvoegsel in, doch om 't passief uit te drukken zou i b ë rakën voldoende zijn ; ik zou eerder denken dat n hier 't relatief is, dienende om den hoofdnadruk te leggen op 't voorgaande, en den bijtoon op 't nazindeel, of wel shij vloog er mee weg (of: het werd door hem in de vlucht meegenomen)». Voor de opvatting van 't KBWdb. schiint echter te pleiten Ram. 15, 57.

Zeer dikwijls wisselt het deftige r (ar, yar) af met n, hoewel het denzelfden persoon geldt; bijv. pijër sang Rāmārton ta sira (hen), en onmiddellijk daarop tanwruh en tatanwruh (hij, Rāma), 16, 166. Zelfs van een mv.: apatanpasahāya tunggal tunggal, dewijl zij (Rāma en Lakṣmaṇa) geen enkelen gezel hebben, 4, 66. Toch zegt dezelfde schrijver elders bijv. apatak-ton kita, dewijl ik U niet zie, 11, 23.

g. Derde ps. mv. (en hoog enk.). Waling nira musuh dateng r-adegakën langkap nira, in de meening dat een vijand aankwam, richtte hij zijn boog op (of: naar zijn meening kwam een vijand aan, zoodat hij z. b. oprichtte), Ram. 3, 42. Na ling nirar-adegaken ta laras niragong, zoo sprak hij, terwijl hij zijn grooten boog oprichtte, 2, 43. Salawas nira r-ungguringng alas, zoolang als zij in 't woud zich bevonden (Rāma en Laksmana), 4, 23. Atiçighra mangkin aruhur ta sira, rikanang Udaya r-unggu katon, zeer snel steeg hij (de Zon) al hooger en hooger, terwijl hij zichtbaar zich op den Opgangsberg bevond, 8, 42, doch onmiddellijk daarop ya matangnya n-unggu rikanang Udaya, dat was de reden, dat hij zich op den Opgangsberg bevond. Lawan sedengnyan niyata'n sirar-pejah, en toen het beslist zeker was dat hij gesneuveld was, 21, 54; hier kunnen an en n niet anders dan relatieven zijn; logisch onverklaarbaar is het, dat door de toevoeging van ar het relatiefbegrip tweemaal wordt uitgedrukt. Hana satwa çāça kanakārpinahat, er waren dieren, hazen van goud, uitgebeiteld, 8, 44. Bharatarparö ri sirang tinamuy, r-adeg ang bala wanara yarpana-

<sup>1</sup> De HSS. en gedrukte tekst (1900) hebben ing, doch dit is foutief.

dah manginum, mèt dat Bharata de gastvrij onthaalden naderde, stonden de apen op van 't eten en drinken, 26, 25; op te merken valt dat op «eten» in dezen zin ook in onze taal een nadruk valt, terwijl bij «drinken» de toon daalt. Hati nira hewa denya tamatan kawenang sinikep, r-ayat ikanang laras, r-araharah ya rikang warayang, hii was inwendig wrevelig doordat (het wild) niet kon gepakt worden; hij legde zijn boog aan, mikte met den pijl, 5, 44; in dit voorbeeld en 't voorafgaande duidt de eigenaardige herhaling de gelijktijdigheid van twee handelingen aan 2. Tatan salah r-araharah ya ring arddhacandra, zonder falen, mikte hij op hem met den halvemaan-pijl, 2, 34; hier heeft r geheel dezelfde functie als 't relatieve n, namelijk om te doen uitkomen dat de handeling tansalah was. Kapindra Sugriwa weruh ring inggita, ratagg ikang wre sahananya mangkata, de Apenvorst S. begreep den wenk, zoodat hij de apen alle opriep om te vertrekken, 11, 49. Kāla nirārtibā, op het oogenblik dat hij viel, 20, 63. Sadateng nirārujari de wi Jānakī, zoodra hij gekomen was, sprak hij (Rāwaņa) tot J., 8, 113. Malarar-wulat ri sira dewī Janakī, (de boomen) waren bedroefd bij het zien van J. (of: terwijl zij zagen), 8,96; kadi luhnya yarwulati dewi Janaki, het (de afgevallen bloemen) waren als het ware hun tranen, terwijl zij J. aanschouwden, 95. Kadi duhka sang Raghusutar-hanengalas, gelijk het leed van R. terwijl (of: toen) hij in 't woud was, 8, 107. Nā ling nirang Daçawadanār-puji ng anak, zoo sprak D., zijnen zoon prijzende, 20, 76. Mari r-pawedihan malit, hij (de koning) hield op met fijne kleederen te dragen, 3, 21. Malih ta sira, tūt hawan r-angenangen ta sang Raghawa, hij ging dan, den geheelen weg over steeds denkende aan Rāma, 3, 18. Malawas sirārpapangguh masneha lawan mahadewi, langen tijd (reeds), was hij in huwelijksmin vereenigd met de koninginnen, 1, 20. Ling nikanang waneh r-umanuman awaknya, zoo spraken anderen, op zich zelven grommende, 20, 69; u m a n u m a n is hier bedrijvend, doch een stam voorafgegaan door r kan evenzeer passief bedoeld zijn. Bijv. matang ika ko m-pujīriya, gunangku tamar-puji ya, dat is de reden, dat gij hem prijst, terwijl mijn deugden niet geprezen worden, 5, 35. Bedrijvend echterin: tamak-akadang tar-wulat rama-rena, ik heb geen verwanten, daar mijn ouders niet naar mij omzien (niet om mij geven, Skr. anapekşa), 19, 24. Hana düta yekana tekā mene, r-hidep, er zullen aanstonds boden komen, begreep hij (Hanuman), 8, 100. Satěka nirārwarah ta si Marīca, zoodra hij gekomen was, gaf hij instructie aan M.; ar-warah duidt aan dat de hoofdnadruk valt op sateka. In 't

In Skr. geschiedt zulks door ca - ca, dus op geheel andere wijze.

Skr. bezigt men in een overeenkomstig geval e va; bijv. drṣṭvā is sbij't zien, gezien hebbende»; drṣṭvaiva, szoodra hij zag»; onze taal heeft tot haar dienst het rhetorisch accent; 't Oudjav. bedient zich van de constructies die wij hier behandelden.

Lumaku sang mamet tar-mangel, de zoekende ging op weg. onvermoeid, 3, 32. Kepwan sira tar-wenang sumahur, hij werd verlegen en kon geen antwoord geven (of: zonder een antwoord te kunnen geven). Sumahur ta sirānum odā tarpamihang, antwoordde hij toestemmend zonder te weerstreven, 1, 56. Paradara kewala manahmu tar-waneh, slechts echtbreuk heb je in den zin, geen andere dingen, 8, 130. Malawas tarpānak, daar hij langen tijd geen kinderen had, 1, 21. Tatarpangguh Maithili, çighra lungha, toen (of: daar) hij M. in 't geheel niet vond, verwijderde hij zich spoedig, 8, 63. N dy a matangnya tarpapagaken sireng alas, om welke reden is hem (Rama) niet tegemoet gegaan in 't woud? 8, 129. Yekasanding tar-madoh nityakāla, die naast hen zaten, steeds nabij, 8, 67. Anghing wwil kweh, tarparowang sira wwang, slechts een menigte demonen, zonder menschen tot gezellen te hebben, 8, 91. Apa tar-wareg asangga, daar zij niet verzadigd waren van 't paren, 12, 24. Matang yar-intar sira, de reden dat zij heengingen, Adip.; hier is 't pers. vnw. dubbel uitgedrukt. Munggw ing syandana, çīghra yar-putĕrakĕn ta sañja ta nira, hij nam plaats in zijn karos, spoedig zijn wapen ronddraaiende, BK. 219, 7. Sira tapwa yar-wruh irikang mahosadhi, gelana kepwan angadeg, daar (of: toen) hij 't wonderkruid nog niet zag, stond hij moedeloos en verlegen, Ram, 23, 33.

Yarton, 'bij't zien, terwijl zij zagen'; ook: terwijl hij (een voornaam persoon) ziet; in 't gebruik is yar niet anders dan een deftig yan, doch alleen wanneer 't onderwerp een 3de pers. is.

Aanmerking 1. Het relatief n, in 't Nieuwjav. te loor gegaan, leeft in eenige van de verwante talen nog krachtig voort. In 't Sangireesch worden de vragende voornaamwoorden is ai en ap a door toevoeging van n relatieven. Dus daringihë, is ai'n pia tuli ipakipëdëdaringihë, hoore, die ooren heeft om er meê te hooren; is ai'n pia, sarung onggotang, dingangu is ai'n tala, relain pangalakeng u ap a'n si sie, die heeft, (dien) zal gegeven worden, maar die niet heeft, (dien) zal nog worden afgenomen wat hij heeft! Men vergelijke een verbinding als ap a'n, eig. wat dat, met het Fransche qu'est ce que; is ai'n is eigenlijk wie die.

In het Tombulusch hebben wij n reeds aangetroffen als bestanddeel van

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie Adriani, Sangir. Spr. (1898), bl. 248, vg.

De a gaat voor gutturalen in ng over.

we'n, doordat, omdat, dat. Ook vóór werkwoordsvormen komt het gebruik van n met dat in 't Oudjavaansch overeen. Bijv. ja niitu siya'n sumalu u lalan itii, toen volgde hij dezen weg. Niitu siya'ng 2 kumua wiya si ina wo si ama ni okki, tóén zeide hij tot de moeder en den vader van dit kind. Niet minder gebruikelijk is an, gelijk in 't Oudj. Bijv. rei kampe rou u linampangan, an siya milek um banua esa, hij was nog niet ver daar (op dien weg) gegaan, toen hij een dorp zag. Niitu wo an siya mange witi wanua itii, en tóén begaf hij zich naar dit dorp. Wo an siya'n sumalu u lalan itii, ikaayo mo ma witi atas katoroan um banua Pasambangko, èn hij volgde dezen weg, totdat hij zich vlak boven 't dorp P. bevond. Wo an siya ' mawuri witi tu'ur um punti itii, en hij ging terug naar dezen pisang-stam. Het gedurig voorkomende wo an-wo an duidt eene quasi-gelijktijdigheid van twee handelingen aan; bijv. Wo an siya'n tumonton un opas, wo an nitu sokeppen ni pongkor, nauwelijks liet hij den hengel dalen. of het werd opgeslokt door een visch; eig. èn hij liet den hengel dalen, èn het werd opgeslokt door een visch. Dit is te vergelijken met het Skr. gebruik van ca-ca, terwijl an de functie heeft van onzen klemtoon. Dit verklaart ook het gebruik van an vóór partikels ter versterking; bijv, ambiya'm bale, in 't huis; antare, dádelijk; vgl. Oudi, anmangkana, zóó.

Verder is m. i. met an identisch het Makassaarsche ang, dat zoo dikwijls voorkomt in de uitdrukking angkana, zéggende. Het Tombulusch verkiest in een overeenkomstig geval kuanna, zijn zeggen, en 't Maleisch kataña; zeer verklaarbaar, dewijl de substantiefconstructie de relatieve vervangen kan. Vraagt men zich af in welke verhouding an en n tot elkaar staan, dan komt men, gelet op het feit dat in 't Ibanag a als relatief dienst kan doen, tot het besluit dat an in elk geval n bevat. Het is mogelijk, zelfs hoogstwaarschijnlijk dat a in de eerste plaats een demonstratief is, en als artikel in 't Makassaarsch optreedt, maar er is een nauw verband tusschen betrekkelijk vnw. en lidwoord, en het is niet noodzakelijk aan te nemen dat a in an niet reeds als relatief gevoeld werd, want een verbinding van twee relatieven tot één woord is niet ongewoon.

Een tegenhanger is yadin, yadyan, bestaande uit het relatief yadi, en n, an; het onderscheid zou alleen daarin bestaan dat yadi Skr. is, en a inheemsch. Ak is dus a, «dat», +k: dat'k; at =a+t: datge; enz. Yan is op dezelfde wijze te verklaren: ya is in 't Oudj., Ibanag, enz. «hij, zij, het; dezelfde», en ook «degene die, hetgeen»; in 't Ojav. ook «dat» = yan.

Ziehier eenige bewijsplaatsen.

¹ Eigenlijk sija'm; de n gaat vóór lipletters over in m, en valt dan vóór m uit (zoo de spelling juist is).

De ni musuhta yāparö, door Uwe vijanden die nabij zijn, Rām. 13. 73. Mātus sang bala Daitya ya pējah, bij honderden sneuvelden de Demonen-manschappen (eig. bij h. waren de D. die sneuvelden), Sutas. Niyata juga yāhurip muwah, het is geheel zeker, dat hij weder levend wordt, AW. 141. Mungöng tanwruh yawaknya wuta tekap ing rāga wişaya, hij verdwaast, niet merkende dat zijn persoon zelf verblind is door zinnelust, 58. Niyata ya mapasah mwang tiba ring Aweci, zeker is het, dat hij te gronde gaat en ter Helle daalt, Ram. 19, 30. Het veelvuldig voorkomende awas ya beteekent hetzelfde als byaktan; bijv. Awās ya kita kewala kahyunanya, zekerlijk zult Gij alleen door haar begeerd worden, 2, 52. Pejahāwās ya kasāmbya, hij zal omkomen, zékerlijk verschalkt worden, 1, 53; vgl. de Grieksche uitdrukking δηλόνοτι. Opmerkelijk is ook dat ya, waar het tusschen twee adjectieven staat, geheel overeenkomt met Sund. nja. 1 Bijv. hana ta prasada maruhur ya magong, er waren torens hoog en groot; hana mandapādbhuta ya ratnamaya, er waren wonderschoone, uit edelsteenen bestaande voorhallen, 8, 54. Zelfs in 't Nieuwjav. ofschoon in een ouderwets gekleurde taal, ontmoet men soms ya als relatief; bijv. sapa ya asung swara, HS. Babad; dit vergelijke men met Sangir. isai'n. Of Sund. n ja soms eenvoudig een bijvorm van ya is, is een vraag die we hier laten rusten.

Hoe licht een demonstratief overgaat in een relatief, blijkt o. a. uit ons eigen die, dat, Duitsch der, die, das, Engelsch that, en niet minder uit het Bugin. iya; bijv. Na iya roarunge, ëngka-niseuwaanana, iya riyasënge Muhamma, en die vorst had een zoon, die M. genaamd was²; doch men zou ook kunnen zeggen: 'hij was genaamd M.>, en dit is zelfs verkieselijk, omdat't Bug. gelijk ook 't Makassaarsch een betrekkelijken bijzin uitdrukt op dezelfde wijze als't Oudj. door de verbinding der verkorte voornaamwoorden met het gezegde. Het Maleische yang dankt zijn relatief beteekenis aan ng, dat een verkorte vorm is van Ibanag nga; ook in't Oudj. komt ng op zich zelf een enkele maal als relatief partikel voor, o. a. BY. 1, 7.

Aanmerking 2. In 't Makassaarsch en Bugineesch dienen verkorte voornaamwoordsvormen om uit te drukken wat in 't Oudj. geschiedt door n, an, en anders door genoemde verkorte vormen. De meest gewone vormen zijn: 1 ps. enk. Mak. en Bug. ku; 2 ps. enk. Mak. nu, Bug. mu; 3 ps. na.

Bijv. Mak. ngapa nu-lampa, waarom (met klem) gaat gij? Vgl. Oudj. bijv. ndi'n hana, of Sund. ti mana nja asup? Fransch «pourquoi

<sup>1</sup> Verg. hiervóór p. 264. (Noot van 1918).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Voor andere voorbeelden zie Matthes, Boeg. Spr. (1875), § 245.

est-ce que vous allez?. Mate na-lollong djing, hij stierf door een geest weggevoerd wordende (dewijl hij door een geest werd weggevoerd). Bili na-katinrowi, een kamer, door hem beslapen (e. k. waarin hij slaapt). Le yang na-pamantangi, een hol, dat hij bewoont. Sura le ba ki ku-djandji, een geschrift, dat ik u beloofd heb. Pon na ta nuwasènga, zoo gij dat niet weet. Ta na-papisabiyangi, hij geeft er geen kennis van. Bugineesche voorbeelden: Iya-mi ku-ëngka, dáárom slechts, ben ik er. Wanuwanaonrowi, 't land, dat hij bewoont. U-papada ko tau na-tikëng setang, ik vergelijk u metiemand die door een duivel bezeten is. Engka-ni duwaanana-djadjiang, er waren twéé kinderen, die hij teelde. Ri lino të kumatjënning, in deze wereld ondervind ik geen geluk. Muw-angauiwiro iko na-surowianu, gij erként, dat gij het zijt, die iets bevolen hebt (eig. die bevolen heeft, of: door wien bevolen is). Gangkaiko naritaro djënnang, sedert gij tot Dj. aangesteld zijt.

In deze twee laatste voorbeelden nadert de constructie die van de Oudjavaansche met n, want wil men in deze taal 't pers. vnw. bezigen, dan zou na ko een vorm met m moeten volgen, ofschoon ik nooit iets anders aangetroffen heb dan bijv. hetunya ko'n-laku, e. dgl.

Aanmerking 3. Het gebruik van de verkorte voornaamwoordsvormen is zeer ontwikkeld in de zgn. Melanesische talen, die hoezeer ze phonetisch veel geleden hebben, in andere opzichten veel ouds bewaard hebben. Terwijl ik in 't algemeen verwijs naar 't inhoudrijke werk van R. H. Codrington, getiteld «The Melanesian Languages» (1885), vestig ik hier in 't bijzonder de aandacht op 't gebruik dier vormen in de taal van Norbarbar (Ureparapara) en van Maewo (Aurora).

't Norbarbarsch heeft in den Onbepaalden Tijd des werkwoords o. a. deze vormen: enk. 1 ps. no ka van (voor ko, door klinkerassimilatie), gewestelijk no k-van, ik ga; 2 ps. niek wu van; 3 ps. kie ni van (gewest. ke n-van); mv. 1 ps. kemem (gewest. kamam) van (excl.); ren (gew. gen) van (incl.); 2 ps. kimi van; 3 ps. ker van. No, ino, in't Mota nau, inau is de volle vorm van den 1 ps. = Aneityum ainyak, nyak, Tombulusch niyaku²; niek uit nikau, Tag. ikau van den 2 ps.; kie, ke van den 3 ps., eigenlijk een aanwijz. vnw. = Oj. iki, ike, of ikihën en Nj. kiye; kemem (kamam), wij (excl.) bestaat eigenlijk uit den vollen vorm keme (kama) = Oj. kami + mami; ren (gen), wij (incl.); kimi, gijlieden = Oj. kamu; kier (ker) bestaande uit kie (ke) en meervoud r = Oj. ra. No k-van, enz. komt geheel overeen met Oj. aku

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jonker, Biman. Spr. (1896), bl. 3, noot 1.

Ten onrechte ziet Codrington, o. c. p. 387 in no een verbaalpartikel.

k-para; ko m-para of ko mu-p; iki (ya) n-para; kami kāmpara; kita t-para; kamu para; ya r-para (iki r-para).

In 't Maewo staan de volle vormen gewoonlijk in hoofdzinnen, de korte in bijzinnen. Bijv. nau u toganerevereve, ik zit en schrijf; beter gezegd: ik zit te schrijven; nikout. gor., gij zit te schrijven; iaut. tir., hij zit te s.; gidaut. te r., wij (incl.) zitten te s.; gamiut. ger., gijlieden zit te s. De overeenkomst met het Oudj., Bug., Mak. is onmiskenbaar.



Caetera desunt (verg. p. 282).

Ook hier ziet Codrington o. c. p. 414 in n e g o , enz. verbaalpartikels.

# Appendix.

- I. Eenige imperatief-vormen van het Oudjavaansch.
- II. Oudjavaansche absolutieven.
- III. Regelen van klankverbinding in 't Oudjavaansch.

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Ned.-Indië, 5\* Volgreeks, dl. IV (= Dl. 38).

's-Gravenhage, 1889.



#### I. EENIGE IMPERATIEF-VORMEN VAN HET OUDJAVAANSCH.

De vormen die Roorda in zijn Jav. Gramm. (1855), § 290 samenvat onder den naam van voluntatief, vertoonen in de oudere taal in veel meer opzichten dan in de hedendaagsche het karakter van eenen conjunctief. Niet ten onrechte maakt Roorda t. a. p. de opmerking, dat de benaming van conjunctief of subjunctief eigenlijk alleen voor die soort van voluntatief gepast mag heeten, welke gebruikt wordt in zinsneden die aan eenen anderen zin toegevoegd worden. Doch de geijkte benamingen der spraakkunst hebben, evenals alle andere woorden, eene ruimere beteekenis gekregen dan de etymologische, en daarom is het gebruik van eene benaming als conjunctief zeer wel te verdedigen, zoowel in de spraakkunst der Arische talen als in die van andere.

De Oudjavaansche conjunctief komt in karakter - en zelfs ten opzichte van het suffix - geheel overeen met den Indogermaanschen. Vooreerst wordt hij gebruikt in dezelfde gevallen waarin Oudindisch, Iraansch, Grieksch en Latijn gelijkelijk er zich van bedienen. Met dien conjunctief hangt nauw, wat de beteekenis aangaat, samen de optatief, die in 't Latijn, gelijk men weet, den ouderen conjunctief gedeeltelijk, en in 't Germaansch geheel, vervangt. De Oudjav. conjunctief is tevens optatief. Verder drukt hij een futurum uit, evenals bijv. in de Iraansche talen. Een conjunctief in etymologischen zin is de Oudjav. dán, wanneer hij strekt tot aanvulling van zulke begrippen als «willen, begeeren, kunnen», e. dgl., waarbij het Indogermaansch eenen infinitief pleegt te gebruiken, doch hier en daar ook eenen conjunctief toelaat. Eindelijk treedt in 't Oudjav. de conjunctief, vooral in den derden persoon, op als imperatief, doch in beperkter omvang dan in de nieuwere taal, waar hij in het meerendeel der gevallen als imperatief of zgn. jussief dienst doet. De echte, oude imperatief is in onbruik geraakt, behalve in enkele zegswijzen, bijv. Nieuwj. neh-unekake, z. v. a. uneken; kon, z. v. a. konen, e. dgl. 1 Trouwens ook in 't Bisaya en Tagalog zien wij, dat het gebied van den eigenlijken imperatief gedeeltelijk door een of meer soorten van conjunctief is ingenomen; daarenboven heeft het Tagalog ook den ouden conjunctief verloren, welke in het Malagasy daarentegen, evenals 't Nieuwjavaansch, als imperatief optreedt.

<sup>1</sup> Vgl. Brandes in Tijdschr. Indische T. L. en Vk. XXXII (1889), p. 841.

De imperatief bestaat in 't Oudj. meestal, niet altijd, uit eenen substantiefvorm, die buiten den imperatief niet als werkelijk gezegde kan dienst doen. Slechts in een beperkt aantal gevallen kan een praedicatieve vorm, d. i. een zoodanige die zich door bepaalde voor- of invoegsels als praedicaat kenmerkt, in den imperatief optreden, doch dan vergezeld van eene of andere partikel, welke het gezegde tot eenen imperatief stempelt.

Ter verduidelijking en aanvulling van hetgeen hier in 't algemeen gesteld is, volgen nu de noodige voorbeelden, zóó gerangschikt dat men de verschillende gevallen licht zal kunnen overzien. Eene stelselmatige indeeling is hierbij niet in acht genomen; alvorens zulk eene indeeling te beproeven, behoort men alle vormen des imperatiefs te kennen, en zulk eene volledig-

heid is in dit opstel op verre na niet bereikt.

De teksten waaraan de voorbeelden ontleend zijn, bepalen zich tot de volgende deels gedrukte, deels nog onuitgegeven geschriften: Kawi Oorkonden, van Cohen Stuart (1875; aangeduid door KO.); Arjuna-Wiwāha en Bhoma-Kāwya, uitg. door Friederich (1850 en 1852; AW. en BK.); Wṛtta-Sañcaya, [mijne] uitgave van 1875 (WS.); en in handschrift: Ādiparwan (Āp.), Bhārata-Yuddha(BY.), Sutasoma (Sutas.), Tantu Panggelaran (Cosm.), Smaradahana (Smar.), Hariwangça (Har.), Rāmāyaṇa (Rām.).

#### 1. Woorden met um.

Als imperatief der zgn. toestandswoorden wordt gebruikt de eenvoudige stam. Meermalen gaat deze imperatiefvorm, gelijk trouwens elke andere, vergezeld van een of meer partikels. Zeer gewoon is ta achter het woord, in den zin van ons 'dan, toch'; ook kan een ta het woord voorafgaan; nu en dan staat ta vóór en achter tegelijk. Eenigszins verschillend van dit voorgevoegde ta schijnt tof at, waarover later meer. Eene andere partikel is toh, toe! och toe! welaan!

Bij lumaku behoort als imperatief laku, zoowel voor een mv. als voor een enk.; bijv. laku tanayangku kabeh, gaat, mijne kinderen, alle! Cosm. Doh kopwahāh laku, och wat gij, ga! BY. 472. Laku t-ulih mare¹ dalēm, ga terug naar huis! BK. bl. 66. Turun pwari Yawa-dwīpa, daal nu (Lat. autem) neder op Java! Cosm. 2. Ulih tānaku, keer dan terug, mijn kind! Āp. 17. In den indicatief zou het heeten tumurun, (u) mulih. Evenzoo is hēnēng de imperatief van humēnēng; bijv. hēnēng ta, kong asu, zwijg toch, gij hondsvot! BY. 587.

Bij umara, mara behoort para; dus arah para ngke kita ca-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ouder pare; doch mare is verklaarbaar, als hebbende geheel en al het karakter van een voorzetsel aangenomen. Desnoods zou mare verklaard kunnen worden als ontstaan uit marā, den conjunctief, met i.

krawāka, hei, kom hierheen, eend! WS. 46; thans zou men zeggen mrene ya. Para ngkāna Kuņdinanagara, ga daarheen, naar Kuņdinanagara! Har. 7, a.

Niets is gewoner dan dat twee imperatieven naast elkaar staan, waarvan de eerste eene manier van beweging, als 'gaan, loopen, springen' enz. te kennen geeft; de tweede eene bewegingsrichting, als 'heengaan, terugkeeren', enz. Hierboven hadden wij reeds laku t-ulih. Een ander voorbeeld is tängkat pare sang asawang Madana, begeef Unaar hem die den Minnegod gelijkt! WS. 76. Wijil takita, kom dan uit! Āp. 65, b. De imperatief van (u) mulat, zien (intr.), is wulat; dus: ai bhūmide wādi wulat kamu(ng) hyang, rānak mahāpandita mūra matya, o gij goden, Aardgodin en de overigen, ziet! het kind van den grooten Wijze gaat verdwijnen, sterven; Smar. Zoo ook is lihat, kijk, zie! en kijkt! ziet! bijv. BY. 468; BK. 208; toh lihat, toe, kijk eens! AW. 325.

Welk onderscheid er gemaakt wordt tusschen de voorgevoegde partikel ta en t, of at heb ik niet kunnen opsporen. Alle drie worden gebezigd bij eene uitnoodiging; ta komt, voor zoover ik weet, nooit voor bij een bevel; van t is dit twijfelachtig. Een voorbeeld van zoo'n beleefd ta hadden wij reeds in tangkat pare sang asawang Madana; ook iets verder, str. 88, lezen wij tangkat tebu, vertrek dan, Dame! (een beleefd verzoek). Ook zoo BK. 47: tangkat telu mare sira, maak U op dan (als ik U verzoeken mag), en ga (met mij) mede naar hem (Indra). Beleefd is ook t-angsötebu, treed dan voorwaarts, Dame! Smar.; hier is t geheel en al gelijkwaardig met ta, zooals dit voorkomt in tolih (uit ta + ulih) ranten, keer terug, waarde vriend (eig. waarde jongere broeder)! WS. 81. Daarentegen ligt er niets beleefds in t in t-undur, haywa parek ta kong, terug! kom toch niet nader, gij! Sutas. 67, b. Veronderstellen wij eens voor een oogenblik, dat het beleefdheidshalve voorgevoegde ta een verkorte vorm van het voornaamwoord kita is, dan kan het niet identisch zijn met t, want hierbij kan ko voorkomen en daarenboven wordt took verbonden met conjunctiefvormen, bijv. t-u capen, t-u capa, waarvan de agens niet eens altijd een tweede persoon is. Daarentegen zou ta wel met kita in nauw verband kunnen staan, al kan het eerste niet eenvoudig in waarde gelijkgesteld worden met het tweede, want ware ta = kita, dan zou men niet zeggen: ta warah ta kita sayukti-nya i krama sang Pulomā, geef dan, als ik U verzoeken mag, naar waarheid inlichtingen omtrent het gedrag van Puloma! Ap. 19.

Eene vaak voorkomende uitdrukking is indah, verkort ndah, z. v. a. wees genadig, wees zoo goed, gelieve, verwaardig u. Bijv. indah bhaṭāra Brahmā, sang hyang Pṛthiwī enz. KO. 1, 3, 17. Ndah pahenak

ta de-nta mangrengö ri kacaritanikang nusa Yawa; gelieft welwillend te luisteren naar de geschiedenis van het eiland Java! Cosm. 1. In het Balineesch is indah het hooge woord voor tegar, proef; indayang van tegarang, beproef eens! wees zoo goed! Hiermede is te vergelijken het Sundaneesche tjoba waaraan in Basa beantwoordt sumangga, en dat dus met eilieve gelijkgesteld wordt, hoewel het eigenlijk beproefbeteekent; vgl. ook Mal. tjoba. Oorspronkelijk is sumangga, Jav. sumangga een gansch ander begrip; in het spraakgebruik kan sumangga als de plaatsvervanger van het oude indah ta beschouwd worden.

Naast het min of meer bijwoordelijke indah staat geheel in dezelfde beteekenis mindah ta: bijv. KO. 7, 5: Om mindah ta kita, kamung hyang Haricandana enz.; 2, 8: Ong mindah ta, kamung hyang enz. Op gelijke wijze wordt ook mantuk ta, keer terug! BY. 610, als imperatief gebruikt. In het Sundaneesch kan zoowel de stam als de indicatief, onveranderd, den imperatief aanduiden, bijv. rampes, ka-diyö unggah, 't is goed, herwaarts, kom binnen! (van munggah); doch ook mider, een toeroep van den drijver tot de buffels wanneer zij wenden moeten (Oosting, Soend. Gram., 1884, § 221; en Wdb., 1879, i. v. \*\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omegas\*\*\Omeg

Het Tagalog kent nog imperatieven als lakad ka (of lakad), ga! = Oudj. laku ko (of laku), doch meestal bedient het zich van den indicatiefvorm; bijv. sumulat ka, schrijf! masa of bumasa ka, lees! masuk ka = Oudj. pasuk ko; uminum of iminum, drink! (Totanes, Arte, 1865, § 129 vg. en 140, vgg.).

Voor het Bisayasch wordt geen andere vorm voor den imperatief der toestandswoorden opgegeven dan een die vormelijk een indicatief is: dus umagika, ga! bumuhat ka, maak! umilis of imilis, wissel af! van ilis (de la Encarnacion, 1885, i. v.; en Méntrida, Arte, 1818, p. 139).

#### 2. Woorden met prefix ma of a.

Van deze is de imperatief identisch met het nomen actionis; d. i. ma of a gaat over in pa. Bijv. maturū of aturū ko is 'gij slaapt'; paturū is 'het slapen, dat (men) slaapt, hoe (men) slaapt', en tevens 'slaap!' of 'slaapt!' Pawungw atānaku, sta dus op, mijn zoon! Āp. 10, a. Pastrī ta ko gagak, neem eene vrouw (of: trouw), kraai! Āp. 19. Pasewa ta kitari hyang Gaṇa, maak dan Uwe opwachting bij den god Gaṇeça! Cosm. Patūt padulur lawan sanak, leef in eendracht samen met uwe broeders! Āp. 110. Pāṇḍēg, halt! Sutas. 110, a, van māṇḍēg, gevormd als bijv. māri; in tegenstelling tot maṇḍēg, umaṇḍēg, dat met (u) mari te vergelijken is. Pagaway umah tirunën ing mānuṣa, maak huizen die nagevolgd kunnen worden door de menschen, Cosm. 2.

Pawarah warah tikang mānuṣa, geef onderricht aan de menschen, ald. Een voorbeeld van pagawe als nomen actionis, in den zin van 't veroorzaken vindt men AW. 326: ri pagawe-nya turida.

Het Tagalog bezit nog eenige imperatieven met pa-van woorden die een gaan ergens heen beteekenen: padinika, kom hierheen; padoon, ga daarheen! en zoo ook padito; pasabahay ka, ga naar huis! Hierbij is echter op te merken, dat pa eene andere functie heeft en dan ook in het actief blijft. Ook in gevallen waar pa- een bepaald soort van causatieven vormt, bijv. in painum kakay P., geef te drinken aan P., is hetzelfde van toepassing (Totanes § 230—§ 233; vgl. § 366). Het prefix dat in de Filippijnsche talen in functie aan Oudj. pa en ma of a, waar dit niet bepaald possessieven zin heeft, beantwoordt, is dan ook pag en mag; hiervan is de imper. in 't Bisaya pag; dus pagbuhat ka, maak gij; doch men kan ook magbuhat ka zeggen (zie Méntrida, o. c. p. 36, vg.). Het Tagalog gebruikt den zoogenaamden conjunctief-optatief, bijv. magbahagi kayu, verdeelt! maghanap ka, zoek! doch tevens: kun maghanap aku, alsik zal zoeken, of in 't Spaansch si yo bus que (Totanes, o. c. § 165; vgl. § 131—133).

In het Bataksch blijft ook de neusklank behouden, in een vriendelijk bevel of uitnoodiging; bijv. marsigantung bo ho di lai-laingkon, kom, ga aan mijn staart hangen (v. d. Tuuk, Tob. Spr., 2° Stuk, 1867, bl. 345). Het Dayaksch laat de prefixen ba en ha in den imper. geheel weg; dus tiroh, slaap! van batiroh (Hardeland, Gramm., 1858, bl. 120).

#### 3. Woorden met maka, maha; en mang of ang.

Ook van deze wordt de imperatief door den substantiefvorm uitgedrukt <sup>1</sup>. Bijv. nareçwara tikā pakādhipati ning bala mějahana çatru ninghulun, zij de Vorst (d.i. gij) dus opperbevelhebber der troepen, om mijne vijanden te dooden, BY. 492. Pakādhipati is niet juist nomen actionis, maar het substantief van wat in het Sanskrit zou heeten adhipatibhūta.

Voorbeelden van imperatieven met paha zijn het reeds bovenaangehaalde ndah pahenak ta de-nta mangrengo, en pahaleba ta manahta, uw gemoed zij gerust (voele zich gerust), Ap. 49.

Wanneer een actief-imperatief het prefix pang (pa met neusklank) vertoont, behoort hij bij hetgeen Roorda shet werkwoord noemt, welks prefix in 't Oudj. natuurlijk mang of ang is. Bijv. harah pangher Duryyodhana, hei, wacht Duryodhana! BY. 428; zoo ook 648, en Āp. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zoo ook in 't Dayaksch, dat één en denzelfden vorm van substantief als imper. actief en passief heeft (Hardeland, Gramm. bl. 120).

Voor zoover ik heb kunnen nagaan, wordt deze laatste vorm niet gebruikt bij uitnoodigingen of verzoeken; dan bedient men zich van den indicatief, voorafgegaan van t. Dus t-angucap tuhan-ku, spreek, mijn heer! BY. 106; t-anganugrahe nghulun, wees mij genadig, BK. 108; ndah sahana-nta wira t-angusir yaça saphala tirun, al gij, helden, jaagt roem na, (als) navolgenswaardig (voorbeeld), BK. 190. Deze vorm heeft in vorm en beteekenis groote overeenkomst met den Jav. Kråmå-imperatief (Roorda, Jav. Gr. § 296), daargelaten dat de hedendaagsche taal ndah en t vervangt door andere woordjes.

In het Dayaksch wordt wat Hardeland een «zwakkere imperatief» noemt, d. i. niet bepaald een bevel, maar eene aanmaning, uitgedrukt door den indicatief voorafgegaan door de woorden has, takan, buabuah of tototo; bijv. has manënga akaë, toe geef hem! Een nog beleefder imperatief, d. i. een verzoek, wordt uitgedrukt door käläh, gevolgd hetzij door den eigenlijken imperatiefvorm of door den indicatiefvorm (zie Hardeland, Gramm. bl. 122).

Een eigenaardige vorm, die eigenlijk niet tot deze rubriek behoort, is pamidër ta kita ring rāt, wees een zwerver op de aarde! Cosm. Hiervan moet de indicatief luiden mamidër of amidër, wat naar alle waarschijnlijkheid een duratief of veelvoud van (u)midër is. Op dezelfde wijze gevormd is mamighna, in bhūta kabeh, āsing mamighna rikang yajña, alle booze geesten die het offer plegen te storen (eig. aan het offer stoornis plegen te veroorzaken), Rām. 25. Men vergelijke Dayaksche vormen als pamulang, die dikwijls herhaalt, van ulang, 't herhaald worden; pamulam, die dikwijls den mond stopt, van ulam; pamidjo, die alles verschuift, van idjo; pamihop, die veel drinkt, van ihop; en dgl. (zie Hardeland's Wdb., 1859, i. vv.).

#### 4. Praedicaatswoorden zonder voor- en invoegsels.

Er zijn verscheidene woorden, zoowel inheemsche als aan 't Sanskrit ontleende, die zonder verandering als gezegde optreden. Niet weinige er onder vertoonen wel is waar een formatief bestanddeel, maar een dat niet meer als zoodanig in de taal leeft; ook de vreemde woorden, zooals yatna e. dgl. zijn afleidsels, maar worden niet als zoodanig in 't Oudj. gevoeld. Dergelijke woorden blijven ook in den imperatief onveranderd; bijv. yatna ko, pas op! BK. 208. Bij de behandeling van den vetatief zullen wij nog ettelijke woorden van deze soort weder ontmoeten.

Misschien is hiertoe ook te brengen een voorbeeld als gëlëk, pangan tahi ni lëmbu-ngku, spoedig! worde de drek van mijnen stier gegeten! Āp. 14, a.

#### 5. Passieve imperatief.

Deze wordt in de oudere taal gebezigd waar het grammatisch onderwerp bepaald is. In het nieuwere Javaansch is hij vervangen door den passieven conjunctief, ook wel «objectieve imperatief» of «imperatief met bepaald object» geheeten. Natuurlijk kan de vorm in talen welke geen passief-imperatief bezitten, zooals bijv. het Nederlandsch, slechts bij benadering weergegeven worden, tenzij men den zin in het actief omzet.

Voor dezen imperatief dient de werkwoordsstam, hetzij deze eenvoudig is of uitgebreid door de aanhechtsels i en a k  $\in$  n. In het laatste geval onderscheidt zich de passieve imperatief van het naamwoord, want bij naamwoorden gaat i in a n over, en naamwoorden op a k  $\in$  n kent het Oudj. evenmin.

Het passief karakter van dezen imperatief openbaart zich, ook uiterlijk, overal waar de agens wordt vermeld in een toegevoegd «door u». Bijv. alap ta de-nta kang angaran dewi K., worde dan door U genomen zij, die Prinses K. heet! Cosm. 21, b. Tāsyasih ta, warah kami de-nta, wees zoo goed en onderricht ons, Āp. 58. Wighnani de-nta, hij moet door U gestoord worden, ald. Tinghali de-nta, Smar. 21, b. Het logische onderwerp, de agens, wordt verzwegen in tinghali çakti ni tapangkwi, zie de kracht der ascese van mij hier, Āp. 44; tinghali gati ning akung këneng unëng, zie hoe de minnaar door zielsverlangen vermeesterd is, BK. 12.

Het ligt in den aard der zaak, dat de agens, zoo deze een 2de persoon is, niet behoeft vermeld te worden. Tinghali bijv. is op zich zelf voldoende om uit te drukken «door u (of: ulieden) moet gezien worden», evenals bijv. ook in 't Sanskrit met drçyatām bedoeld kan zijn, en meestal is: door u moet gezien worden; çrūyatām, door u (of: ulieden) worde gehoord. De reden, dat zoo dikwijls de-nta toch toegevoegd wordt, ligt zonder twijfel daarin, dat men, beleefd sprekende, kita (Fransch vous) bezigt, en niet het gewone ko (Fransch tu). Tinghali alleen kan evengoed wezen: (hij, zij, het) worde gezien par toi, als par vous. Vandaar dat men beleefd sprekende de toevoeging van de-nta betamelijk acht; voegt men er niets bij, dan wordt de aangesprokene behandeld als iemand tot wien men eenen meer gemeenzamen toon aanneemt of die al te hoog staat voor plichtplegingen.

Andere voorbeelden zijn: gëlëk, pangan tahi nilëmbu-ngku, inum uyuh-nya, dëmwani ike silit-nya, spoedig, eet den drek van mijnen stier, drink zijn pis, blaas hem in zijn achterste hier, Ap. 14, a; tunggangi kuda-ngku, bestijg mijn paard, ald. Pintakāsihi ta yakon mānaka, smeek hem toch en zeg dat hij kinderen moet verwekken, Ap. 25 en 72; hier zou ook het Nieuwj. kon voor konën toelaten: dat zulk een kon geen verkorting is van konën, maar de echte, oude im-

peratief, blijkt uit het aangehaalde duidelijk genoeg. Lyang ning tikus pañjingi, kruip in 't hol van de muis, Ap. 162; in 't Sanskr. kan pañjin gi letterlijk vertaald worden met praviçyatām, terwijl pasukaken. laat hem binnenkomen, Sutas. 29, b, in 't Sanskr. luidt praveçyatām. Toh tangkat, hara pongaken hayu ning diwasa, komaan, vertrek, maak u het gunstige oogenblik ten nutte (of: komaan, laten wij vertrekken, enz.), BK. 15! Haywa suwesuwe, patyani juga uson, draal niet, dood hem spoedig, Ap. 116; pějah i pwāku, dood mij nu, Smar. Toh warah ngwang i ngaranta, komaan, deel mij Uwen naam mede, WS. 53; hier onderscheidt zich warah uiterlijk niet van den imperatief des toestandswoords; alleen uit de omstandigheid dat ik een bepaald persoon is, kan men opmaken dat het passiefbedoeld is. Lihati sembah ni Nakula, zie de nederige hulde van Nakula, BY. 517; de overeenkomstige conjunctief luidt lihatana, bijv. lihatana sembah i nghulun, Har. 55, a. Mijila kaka-nta, mās-ku; pahawās ta, rari, raras iking sedeng kamasihën, uw oudere broeder (ik, uw minnaar), mijn schat, moet uittrekken, let dan, zusje, op de aandoeningen van hem die zoozeer aan minnepijn lijdt, BK. 66. Als 1ste persoon van een passief imperatief kan opgevat worden ndak pahawās laris ni panepi-nta, laat mij het beloop van Uwe leest beschouwen, AW. 149. Zoo ook ndak warah ta kita, laat ik U dan onderrichten (of: vertellen), Ap. 35; ndak warah ta kiteng dharmmadeçanā, laat ik U dan onderrichten in de leer der deugd, 96; ndak pacaritaken kita, laat ik U verhalen, 98; ndak woraken kita, 114; dak sembah kita, ik wil U hulde bewijzen, 6, a, b. Deze vorm laat zich vergelijken met wat Roorda noemt cobjectieve propositief. (Jav. Gram. § 301), ofschoon het aanhechtsel van den 3den pers. ontbreekt 1. Intusschen bestaat ook deze vorm; bijv. dak tahap-nya, ik wil het eens opslurpen, of: laat ik het eens opslurpen, Cosm. 6, a. Alleen wanneer het logisch voorwerp in den 3den pers. staat, heb ik deze laatste (ook Nieuwj.) constructie aangetroffen. Woorden met aanhechtsel i behouden het natuurlijk onveranderd; dus kita ndak warahi kacaritan sang D., laatik U vertellen (of: ik wil U eens vertellen) de geschiedenis van D., Ap. 143.

Om terug te keeren tot den 2<sup>den</sup> pers. imp. passief. Verdere voorbeelden zijn: bhaya durgga ning kuṭa kawruhi, verken de versterkings-middelen der vesting, AW. 144; ta sapwani, veeg ze schoon, 345. Mah pātrēm tēkēmakēn i tēnggēk ni Nakula, ziehier een dolk, druk dien in de hals van Nakula, BY. 518. Kaka tānglilir t-usapiluh-ku,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De oude taal bezit ook den actieven «propositief»; bijv. ndak aminta pëhaniri kita, ik zou U wel om melk willen vragen, mag ik U om melk vragen? Cosm. Ndak ataña, ik zou wel eens willen vragen, BK. 113.

kom weder tot u zelven, broeder, en veeg mijne tranen af, BK. 106. In een geval als dit, is 't echter niet duidelijk, of t eenvoudig strekt als imperatiefpartikel dan wel of het zinverbindend is, gelijk het Tagalog t, at, en. Hetzelfde is van toepassing op het tweede, doch niet op het eerste tin t-alap t-ulihakën i kadatwanta, neem hem en breng hem terug naar Uwe hoofdstad, Āp. 81, a. Meer over t later (sub 7). Gelijkwaardig met t is at, wanneer het eenen imperatiefzin opent, blijkens KO. 7, b: at rëngökën teka sapatha samaya, pamang mang mami ri kita kamung hyang kabeh, luistert dan naar den eed dien ik u zweer, o gij goden alle! Zonder at KO. 9, 9: sahana-nta dewa kabeh, rëngö ta mang mang ninghulun, hoort dan mijne aanroeping!

Als voorbeeld van eene eigenaardige constructie worde hier aangehaald prih pet rarah, doe uw best, zoek, spoor hem op! of, naar onze wijze van spreken: doe uw best hem te zoeken en op te sporen! WS. 76. Prih (vgl. Nieuwj. prih, purih) wordt doorgaans zóó geconstrueerd, dat het in genus en Wijze overeenkomt met het volgende, begrip-aanvullende woord. Terwijl dit laatste in onze taal aan een woord als «pogen, zijn best doen, zich beijveren» ondergeschikt wordt, is het in 't Oudj. gecoördineerd aan prih. En omgekeerd, staat het tweede woord in het passief, dan wordt ook van prih het passief gebruikt. Bijv. brengt men eene zinsnede als shij tracht hem te helpen» over in het passief, dan luidt zij in 't Oudj. pinrih tinulung de nira of tekap nira, BY. 131; zoo ook pinrih pinahayu, men (hij, zij) beijverde zich voor hem zorg te dragen, 680. Soms wordt het tweede woord aan prih ondergeschikt; dus prih usirën, doe uw best hem (hen) te vervolgen, BK. 137; eene afwijking die reeds om de verwantschap tusschen imperatief en conjunctief licht verklaarbaar is. Het lijdt geen twijfel, dat de hier bedoelde echt Maleisch-Polynesische constructie eenmaal nog veel ruimer werd toegepast. Ik vergenoeg mij hier met de aandacht te vestigen op het Ibanag. Wanneer in deze taal een vorm van ay (u may), gaan, komen, in 't actief (met inbegrip van het onzijdig) staat, dan moet het daarbij behoorende, aanvullende woord ook dat genus vertoonen, of omgekeerd; vereischt de zin, dat een woord in 't actief gebruikt wordt, dan staat ook het voorafgaande «gaan, komen» in 't actief; is het eene passief, dan moet het andere het eveneens zijn. Dus minay aku lan nikau nakimallok, ik ben slechts gekomen om u te verzoeken; doch in 't passief: inaiku na sanga kinagi, ik ben het hem gaan zeggen. Daar het Ibanag geen eigenlijken conjunctiesvorm bezit, wordt, in 't algemeen, de onderlinge afhankelijkheid van twee begrippen aangeduid door overeenstemming in constructie; bijv. manakit a kuman, hij heeft een afkeer van eten (eig. hij heeft afkeer dat hij eet); doch in den Verleden Tijd: nanakit a kiminan, hij had een afkeer van eten (eig. hij had afkeer dat hij at); zie verder De Cuevas, Arte (1854), p. 337, sq.

Geheel anders dan prih wordt kon geconstrueerd. Hierop volgt, onverschillig of het in 't actief of 't passief staat, het aanvullende woord in 't actief (of toestandswoord) en wel in den conjunctief; dus kon mangsula = konën mangsulå; Cosm. 38, b. De reden hiervan is dat (m) akon met het volgende woord als het ware één geheel vormt, daarvan een soort causatief maakt. Met prih is het een ander geval. Bijv. amrih ataña hawana, BY. 376 is eigenlijk: zij gaven zich moeite, vroegen hoe te gaan, of z. v. a. met moeite vroegen zij hoe te gaan; amrih atahën, hij deed zijn best, hield zich taai, of z. v. a. had alle inspanning noodig om stand te houden, 691. Staat amriha zelf in den conjunctief, dan ook het volgende bijbehoorende woord; dus amriha siddhāning punagi, 672.

Eene gansche reeks van passief-imperatieven treft men aan in de vervloekingsformulen der oude oorkonden. De meest ouderwetsche, hoewel niet de oudste in datum, is de formule KO. 1, 3 [841 Çāka], luidende:

Patyana-nyu ya, deya-nyu i pati ya, te-panoliha i wuntat, te-tinghali i likuran, tampyal i wirangan, uwahi i tengannan, tutuh tundunya, blah kapala-nya, sbittakan wtang-nya, rantan usus-nya, wtuakan dalammanya, duduk hati-nya, pangan daging-nya, inum rah-nya, teher pepeddakan, wkasakan hawu kerir, tibakan ing Maharorawa, klan i kawah sang Yama, salwir ni lara hidapan-nya.»

Men ziet, dat imperatief en conjunctief elkaar afwisselen. In de parallelplaatsen der overige oorkonden wordt doorloopend de conjunctief gebruikt.

Bij eene vergelijking der verwante talen komt men tot de overtuiging, dat de behandelde passief-imperatief eenmaal gemeengoed der Indonesiërs geweest is. Wij vinden den vorm nog terug o. a. in het Sundaneesch; bijv. iyö surat bawa ka kantor pos, breng dezen brief naar het postkantoor; ayoh bön angkön ayam toh, komaan, maak u van die kip meester (Oosting, Soend. Gr., 1884, § 221 en 241).

Ook in het Bataksch wordt de imperatief van 't eerste passief door een naamwoordelijken vorm uitgedrukt. Dus buwat, (het) worde genomen, nl. door u, van mambuwat in 't actief; bunu, worde (hij, enz.) gedood, van mamunu. Zoo ook pauli; painuppon, imp. pass. van «maken dat het gedronken wordt; enz. De tweede persoon, de agens, wordt begrijpelijkerwijs meestal verzwegen; wordt hij genoemd, dan wordt hij ingeleid

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zonderling en geheel in strijd met MP. taaleigen is het, dat men den subjectieven imperatiefook bij een bepaald voorwerp mag gebruiken: göra mane h mawa i yö surat ka kantor pos (Oosting t. a. p.). Of is dit soms een Hollandisme?

door 't voorzetsel di, te vergelijken met Oudj. de; over de onderlinge verhouding van di en de later meer (sub 8). Voor verdere bijzonderheden zij verwezen naar V. d. Tuuk's Tob. Spr., 2° Stuk, § 102; vgl. § 99.

Het Tagalog maakt nog ruimschoots gebruik van den passief-imperatief bij afgeleide werkwoorden met prefix i, die, behoudens in één functie, aan de Oudjavaansche op aken beantwoorden. Dus ib ig ay-mu, het worde door u gegeven; = Oudj. wehaken (de-mu), met verschil in constructie wanneer de agens vermeld wordt; isulat-mu itu, dit moet door u geschreven worden, doch Oudj. surat; zie Totanes § 110 en 114. Van de afgeleide werkwoorden op i wordt minder gebruik gemaakt, en wel slechts wanneer men haastig of driftig iets beveelt; bijv. bukasi, open het!, tigasi, doe het flink; etymologisch = een Oudj. twasi, dat mij echter nooit voorgekomen is. Ook van niet aldus afgeleide werkwoorden wordt de vorm wel eens gebruikt, bijv. abut yaong tauo, grijpt dien man! «Se usan para mandar con priesa, aceleracion ó con eficacia», zegt Totanes, § 130. Behalve in de opgegeven gevallen bezigt men als imp. pass. een conjunctiefvorm op in = Oudj. en, en bij afgeleide werkwoorden op i een vorm op an; dus heet paghahanapin een imperatief, hoewel het oorspronkelijk blijkbaar een conjunctief van het duratieve praesens is, en dus niet enkel in Wijze, maar ook in Tijd van het aoristische à but e. dgl. verschilt. Als imper. pass. van een afgeleid werkwoord op an (= i) geldt bijv. paghanapan, eigenlijk een substantief van plaats (Totanes § 134; § 138).

Voor het Bisayasch taaleigen gelden nagenoeg dezelfde regelen, Bijv. ihatag-mu in ikan Juan, worde dit door u gegeven aan Juan; ibuhat-mu aku sing kalo, maak mij eenen hoed. Zoo ook van de werkwoorden op i, als buhati aku, worde bij mij gewerkt; of uitgebreid met het prefix pag: pagbuhati. Wordt echter de agens vermeld, dan bedient men zich van den conjunctief: buhatan (of pagbuhatan) aku niñu (Méntrida, p. 49; 54; 74). In 't algemeen mag men zeggen, dat in de twee Filippijnsche hoofdtalen de grens tusschen imperatief en conjunctief (futurum) evenmin als in 't Oudj. scherp is afgebakend.

#### 6. Vetatief.

De gewone partikel om te verbieden of af te raden is haywa; uiterst zeldzaam vertoont zich haja, aja, Jav. åjå.

Haywa kan met verschillende rededeelen geconstrueerd worden, ten eerste met bijwoorden, bijv. haywa mangkā, niet aldus! BY. 203; 280. Hierbij kan men brengen haywa parĕk ta kong, nader niet, gij! Sutas. 67, b. Ten tweede kan haywa gevolgd worden door allerlei praedicatieve of attributieve woorden, hetzij deze uiterlijk als zoodanig kenbaar zijn of

vormelijk zich niet van stamwoorden onderscheiden. Bijv. hay wa manghel, word niet moede (of: wees onvermoeid). Hay wa ng wang sinësöl, bedroef (of: kwel) mij niet, BY. 680. Hay we nu cap Drupadas unu Wirāṭaputra, laat er niet gesproken worden van Drupada's zoon en den prins van Wirāṭa, d. i. om niet te spreken van enz., zoodat de imperatief hier de grenzen van den conjunctief overschrijdt, BY. 94; vgl. Mal. djangan di kata. Hay wāro wang patik sang nrpati juga, laat Uwe Majesteits dienaar maar zonder makker wezen, d. i. laat mij maar alleen begaan, BY. 278. Hay wa magöng wuyung-ta, matig Uwe gramschap (eig.: laat Uwe gramschap niet grooter worden), BY. 79. Hierbij mag opgemerkt worden, dat magöng wuyung-ta eene samengestelde uitdrukking is, waarvoor het Sanskrit een eigen vorm, het possessief adjectief bezit. Hay wa kita malarānaku, wees niet bedroefd, mijn zoon, Āp. 65, a.

Nog andere voorbeelden zijn: haywa rahadyan sanghulun prihatin, wees niet mismoedig, edele Heer, Āp. 102; haywa suwe suwe, draal niet! 116. Haywa ta sandeharing swaputra jayā, twijfel er toch niet aan, dat Uw zoon zal overwinnen, Rām. 51. Sandeha behoort tot eene klasse van woorden die, eigenlijk substantieven zijnde, zonder verandering ook als adjectief dienst doen. Daartoe behooren ook sangçaya, pramāda, krodha, yatna, en andere aan 't Sanskrit ontleende woorden. Bijv. haywa kamu sangçaya, BY. 3, 125; 538. Haywa ta kita pramāda, wees Gij dan niet achteloos, BK. 215.

Van haja, aja heb ik slechts twee plaatsen aangeteekend. Het wordt BY. 279 elliptisch gebruikt en kan daar gevoegelijk vertaald worden met «schei uit!». Ook in 't Skr. komt het vetatieve mā, of verdubbelde mā-mā elliptisch voor, en wel in dezelfde beteekenis. Aangezien de persoon wien haja in den mond wordt gelegd t. a. p. met minachting spreekt, mag men de gissing wagen, dat haja in de dagelijksche omgangstaal niet ongewoon was, maar plat klonk, en daarom bij wijze van minachting door den spreker gebezigd werd. De tweede plaats is Cosm. 45: aja kami de-nta pateni, dood ons niet!; waar echter het Nieuwjav. pateni voor patyani het vermoeden wekt, dat de afschrijver den tekst gewijzigd heeft.

Wij vinden dezelfde vetatiefpartikel terug in het Malagasy aza, hetwelk ook in constructie met haywa, haja overeenkomt (Marre, Gr. Malg., 1876, p. 52; Parker, Malag. Lang., 1883, p. 28). Het overeenkomstige Bugineesche woordje luidt adja, dat, terloops zij het opgemerkt, niet dan in schijn iets in klank gemeen heeft met dja, slecht (uit djahat); van dit adja is niet te scheiden Makassaarsch anra, Saleiersch anda (Matth. Boeg. Spr. 1875, § 222; Mak. Wdb., 2en dr., 1885, onder anra), en Bal. hēda.

Naar het schijnt, bevat ook het Maleische djangan een uit adja verkort

dja en een partikel die nog in 't Sundaneesch als ngan voortleeft. In andere verwante talen treft men geheel verschillende verbodswoordies aan. Het Tagal. huwag is hetzelfde woord als Oudj. huwā, uwā, 't laten schieten, van iets aflaten, laten varen, nalaten (verwant met NJ. uwal en luwar), doch dit komt, zoover ik weet, niet als een woordje ter vorming van den vetatief voor. Omgekeerd komt ook Tag. adya, \*defendere\*, niet als partikel voor.

#### 7. Beteekenis der partikel at, t.

Uit ettelijke boven aangehaalde voorbeelden is gebleken, dat aan 't begin eener zinsnede at eenen imperatiefvorm kan inleiden; het verkorte t komt zelden aan 't begin, des te vaker tusschen twee imperatieven voor. Aangezien men ook in het Tagalog at, en met verkorting tontmoet, komt men er onwillekeurig toe, het bestaan van eenig verband tusschen het Oudj. en het Tag. woord te veronderstellen.

Volgens Tagalogsch spraakgebruik verliest at (sens) zijne a achter eenen klinker, en gaat de n waarop een woord eindigt met een volgend a t of t in at over. Derhalve gabi at adao, nacht en dag, wordt gabi't adao; katauan at kaloloua, lichaam en ziel, wordt kataua 't kaloloua. Na eene rust blijft at onveranderd; dus si Pedro, at si Juan, si Pablo naman, at ang bata pa, Peter en Jan, eveneens Paulus, en ook de knaap (Totanes § 5 en § 382). Dezelfde regelen blijven van kracht wanneer at eene andere waarde heeft. Nu is volgens Totanes (§ 384) at, als synoniem van ang en atang, z.v.a. «dewijl, omdat» (Lat. quod); bijv. aku i hinampas, at aku i tungmanan, ik werd gegeeseld, omdat ik was gaan drossen. Verder dient at om eenen demonstratiefzin tot eenen betrekkelijken om te stempelen, of, wat dikwijls op hetzelfde neêrkomt, van een bijwoord een voegwoord te maken. Het verricht derhalve juist dezelfde functie als in 't Oudj. an, n. Bijv. bista't laat zich vertalen met ons voegwoord \*al \* (synoniem van: hoewel, ofschoon), terwijl bista, nietop zich zelf bij Totanes opgegeven, kwalijk iets anders kan wezen dan Nieuwj. wis ta, hetzij in het Tag. overgenomen of een gewestelijke vorm; immers luidt het woord anders in het Tag. ubus, en is ta er ongebruikelijk in. Bista't bata, ay mabait is sal is hij een knaap, hij is schranders. Zoo ook beteekent kahimat, sin spijt dats (voegwoord), en is het ontstaan uit kahiman, spijt, en at, t; in 't Oudj. komt o. a. me man bijwoordelijk voor in den zin van «in spijt (van), ondanks»; bijv. BK. 81: meman ing upāya, kahilangan ira1.

De begripsovergang is dezelfde als in ons «spijt»; want heman, eman, NJav.eman, drukt het begrip van spijt, alsook van het Fransche regretter uit.

Uit het feit dat at als een synoniem beschouwd wordt van ang, in beteekenis aan 't Maleische yang beantwoordende, mag men opmaken, dat het ook het voegwoord «dat» kan uitdrukken; hoe dit redengevend kan worden, blijkt o. a. uit het Lat. quod. Vermits een door «dat» ingeleide zinsnede declaratief is, laat het zich zonder moeite verklaren, hoe zulk een voegwoord te staan komt aan 't begin van eenen volzin die iemands gedachten, wensch, verzoek, bevel enz. bevat.

De meening dat het Oudj. at, t in oorsprong één is met het Tagalogsche, wint aan waarschijnlijkheid, als men ziet, hoe ook in 't Oudj. t nu en dan dezelfde functie heeft als n, namelijk: den zin relatief te maken. Als zoodanig vertoont het zich in het thans nog in Lakon's gebruikelijke n da't atīta, NJ. datatita, \*nadatdannu: bijv. Rām. 32: n da't atīta kāla lunghā, mānak tānak-bi sang Daçaratha, nadat nu eenige tijd verloopen was, werden de vrouwen van Daçaratha moeder. Stond er n dātīta k.l., dan zou de bedoeling wezen: en daarna verliep eenige tijd.

De vraag is, of men ook tot de gelijkwaardigheid van t en n zou mogen besluiten op grond van de omstandigheid, dat waar de op Bali gebruikelijke redactie der vervloekingsformule heeft day an ta 'n paty an an ya', de oudere oorkonden lezen deya-nta't patī, dāya-nta't patī. Dit zou men desnoods kunnen vertalen met «door U zij het dat hij gedood wordt»; immers n wordt in 't Oudj. vóór een substantief geplaatst om uit te drukken wat anders geschiedt door een substantief met volgend bez. voornwd. Toch twijfel ik er aan, of in dit bijzonder geval 't patī iets anders is dan een passief-imperatief met voorgevoegde partikel t, en wel op grond dat in eene der oudste redacties (KO. 1) gelezen wordt deya-nyu i patī. Hoewel nu in het Tombul. in g (im, i) inderdaad dezelfde functie heeft als Oudj. n, bijv. takar-ne mahatuari itii in nimënësël in dei nimenne, zoodat deze gezusters berouw kregen, dat zij niet toegestemd hadden (Niemann's Bijdr., 1866, p. XV, 7, en 1), is mij zulk een gebruik van i in 't Oudj. niet voorgekomen 2. Aanstonds zullen wij op i patī terugkomen.

#### 8. Imperatief met den, en met i of ri.

Decerste dezer vormen komt in hoofdzaak overeen met het geen in Roorda's Jav. Gr. (1855, § 303) qualitatieve of modale voluntatief heet. Volgens Oudj. taalgebruik ligt in deze soort imperatief het begrip van «maak dat —, zorg

Deze lezing komt mij verdacht voor; ze is wellicht ontstaan uit vermenging van twee constructies: patyana-nya, het zullen gedood worden van hem, en 'n patyani ya, dat hij gedood zal worden.

Het Tombulusche woordje is oorspronkelijk hetzelfde als het lidwoord ing, in den nominatief, van het Bisaya.

dat —, het moet (zoo en zoo). Bijv. den tëkeng nüsa Jawa, maakt dat hij (de berg) op het eiland Java komt! Cosm. 6; den tunggal kang (l. tang) warņņa, het moet één kleur zijn, 21, a; den paḍāgawe, zorgt dat gijlieden maakt, 23, a; vgl. den paḍa ngati-ati, Adji Saka 113; den kadi bhawa-ngku, het moet evenzoo wezen alsof ik er ben, Cosm. 17, a; vgl. di kaya ana aku, R. Pirangon 29.

De verklaring van deze constructie gaat met moeielijkheden gepaard. Wij moeten beginnen met in het oog te houden, dat in de nieuwere taal den een destig synoniem is van di, niet enkel in den imperaties, maar ook bij de vorming van een passies, en dat het reeds in het Oudj. in beide suncties gebruikelijk was 1. Nu rijst de vraag: wat is de verhouding van de, «uit oorzake (van), uit hoosde, wegens, ten opzichte van» tot de, «zaak, toedoen, wat te doen is» (bijv. in ingde), mangde, «veroorzaken, maken», en tevens tot Maleisch dari; en hoe staan alle tot pande, NJ. do., Sund. panday, Mal. pandei, Bat. pande, Tag., Pampanga, Bis. panday, Mongondousch pandoi, Tombul. pandei, Sumbasch pandoi, Mak. pare.

Volgens bekende klankwetten zou een Oudj. de identisch kunnen wezen met Mal. dari, waarmede het eenigermate in beteekenis doch niet in constructie overeenkomt. Het zou ook uit da + i kunnen ontstaan zijn : en eene derde mogelijkheid is, dat de eene sterke, vollere uitspraak van di vertegenwoordigt. De beslissing is hier des te moeielijker, omdat bij alle drie veronderstellingen de beteekenis dezelfde of nagenoeg dezelfde zou blijven; want, zooals ons nog nader blijken zal, zijn ri, 'i (met gutturalen triller) en di te beschouwen als varieteiten van i. Nu doet zich Mal. dari (d.i. dari) voor als eene reduplicatie met klinkerverschil en klankafwisseling van di, di, ri (vgl. o. a. darah, bloed), of wel als de samenkoppeling van een met di (di) zinverwant da (da) en het eerste 2. Voor oorspronkelijk hetzelfde woord als Mal. dari houdik djadi, Day. djadi, Tag. yadi, enz. Als men uitgaat van de stelling, dat de grondbeteekenis van di (di) = i van den beginne af dezelfde is als die 't woordje thans nog in de MP. talen heeft, namelijk die van de plaats waar, van een locatief, dan laten zich alle begripsovergangen gereedelijk verklaren. De plaats waar iets groeit, kan beschouwd worden als de grond waaruit iets voortkomt; «grond» is een begrip hetwelk onmerkbaar overgaat in dat van oorzaak, oorsprong.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ter vorming van een passief bijv. BK. 205: den cacah, den wawa en den wunuh; 207: den wëlëg (de olifant) werd geprikkeld (aangezet); Cosm. 14, 4 heeft den (ĕ) tatakën, afwisselende met in (ĕ) tëtakën (13, a).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Madur. an?, waarmede het Bataksche da in het Poda-passief vermoedelijk in oorsprong één is; da buwat zou dan eigenlijk beteekenen: te nemen. Het schijnt mij toe dat het eenvoudiger is, da voor een overgeërfd synoniem te houden dan voor eene opzettelijke wijziging van di; vgl. Tob. Spr., 2° Stuk (1867), § 104, en vgl. blz. 125.

Bij «oorzaak» sluit zich een «zaak»; vgl. Latijn causa, in 't Fransch chose; en met « oorsprong», Lat. origo, is onafscheidelijk verbonden het begrip van contstaan, Latijn oriri en ortus. En contstaan, worden, gevolg, het ligt alles in Jav. dadi, djadi, enz. opgesloten; «worden», L. fieri, kan opgevat worden als het passief van emaken, doen, L. facere; en daarenboven zal zich uit een woord dat aanduidt de plaats waar, ontwikkelen eene uitdrukking voor «plaatsen», met behulp van een of ander middel om het actiefbegrip te doen uitkomen -, en «plaatsen» gaat over in «maken», bijv. Ārisch dhā, ons doen; dat dit dhā als tweelingwortel bij het locatieve dhi, It behoort, is duidelijk. De verwantschap van de (Jav. de, den) en dadi openbaart zich ook thans nog in zinnen als de volgende, waar dadi zou kunnen vervangen worden door dene, dening; als apa mulane ratu nusa kĕñcana dadi maring nusa Jawa?, Pandji (ed. Roorda, 1869) bl. 340; punapa marmine, peran kalana Jayeng-sari dados ngalih? bl. 338. Al is dadi hier geen voegwoord, maar bijwoord, in de gedachte drukt het geheel en al hetzelfde uit als dene zou doen.

Een locatiefaanduidend woordje als *i*, benevens zijn varieteiten of synoniemen, is uit zijn aard geschikt om een passief te vormen. Dit behoeft, na hetgeen V. d. Tuuk en anderen hierover gezegd hebben, geen betoog meer. Wij vinden dan ook *i*, enz. zoo aangewend in allerlei Indonesische talen. Naast *i* met de bereids opgesomde bijvormen staat nog een genasaleerd in of ni; het Bisayasche gin verschilt in 't gebruik niet van gi (zie Encarnacion, 1885, i. v. gi); dit laatste kan en zal wel rechtstreeks aan het Mal. ri in dari beantwoorden. Over de onderlinge verhouding van di, ni, in, iri — men mag er bijvoegen gi, gin — heeft V. d. Tuuk (Tob. Spr, 2° Stuk, 1867, bl. 318—319) eenige beschouwingen geleverd, die belangrijk genoeg zijn om in hun geheel hier aangebaald te worden.

\*De bijvorm van di en ni is, zooals we gezien hebben, i, dat ook als aanhechtsel, en in D. gebezigd wordt zoowel als praepozitie als bij 't eerste passief. Ook vinden we i in plaats van ni, behalve in M. (zie boven), ook nog in ib e b e re (Aant. bl. 187), terwijl we ni uit i in D. zien ontstaan. In sommige constructies zien we di met ni verwisseld, zooals b.v. in 't gebruik van 't actief-verbale substantief (§ 121, 2°), en in de aanduiding van den persoon, ten behoeve van wien iets verrigt wordt (bl. 108, a). Hieruit moet men besluiten, dat ni, di en i, alle drie, oorspronkelijk één waren, en allen slechts een locatief uitdrukten. Van de drie vormen schijnt i de oorspronkelijkste, waaruit ni door inschuiving van een n, zooals nog in D., moet ontstaan zijn; zoodat het gebruik van ni achter woorden, die op een medeklinker eindigen, van lateren tijd moet zijn (vgl. ning i in M. met nin na in T.). Moeijelijker is 't ontstaan van di te verklaren, tenzij men aanneme,

dat d uit een vroegere r is ontstaan, want r wordt nog in 't Kawi ingeschoven (i-r-ika = di si, i-ri-ja = di sija). In D. vindt men i datas, dat moeijelijk anders te verklaren is dan uit eene omzetting van di atas (§ 26), even als men nog in 't Mak. irate (boven) uit ri ate, irawa (beneden) nit ri awa (Bugineesch ri-awa) vindt. In 't Sundasch vindt men d ingeschoven (di-d-inja, di-d-ijeu, di-d-itu), maar kan hier dien medeklinker als uit r ontstaan verklaren, daar de d in die taal toch meer linguaal dan dentaal is. — Met dat al kan men di en ni even goed beschouwen als stammen van de demonstratieve voornaamwoorden idi (D.) en ini (Mal.), zoodat i even goed een verzwakking van beiden kan zijn.» <sup>1</sup>

Hoe verschillend men zich de geschiedenis van de zooeven genoemde woordjes ook voorstelle, het is moeielijk te ontkennen, dat zij alle slechts varieteiten van één en denzelfden hoofdwortel zijn. Waarom, waardoor en onder welke voorwaarden 't eenvoudigste element als het ware eenige uitwassen heeft bekomen, vermogen wij bij den huidigen stand van kennis niet op te sporen, en wellicht zal ons zulks nimmer gelukken. Gerust mag men beweren, dat volgens de thans in de gansche MP. taalfamilie geldende klankwetten de bedoelde variaties niet te verklaren zijn. En dit is zeer natuurlijk. Want elke klankwet - dit wordt maar al te dikwijls vergeten werkt slechts voor een beperkten tijd en op een zeker gebied, zoodat elke bestaande taal eene staalkaart vertoont van de meest tegenstrijdige klankwetten. Bijv. de klankwet volgens welke wij kocht zeggen voor koopte is lijnrecht in strijd met eene andere wet volgens welke makede in maakte is overgegaan. De oorzaak is in dit geval bekend; de eene klankwet is ettelijke eeuwen jonger dan de andere. Het zou niet moeielijk wezen aan te toonen, dat er in de grondtaal van 't Maleisch-Polynesisch, evenzeer als in die van 't Indo-Germaansch, eenmaal klankwetten geleefd hebben die in alle thans bestaande talen dier twee familiën geheel dood zijn, sinds eenige duizenden van jaren; van de woorden echter, welke onder den invloed dier in onbruik geraakte wetten gestaan hebben, zijn er eene menigte van geslacht tot geslacht overgeërfd; dezulke leven, meestal door allerlei nieuwere en nieuwste klankwetten gewijzigd, voort. Om ons tot een enkel voorbeeld te bepalen: de regel dat een sluitende nasaal met eene daarop volgende t van een stam of wortel overgaat in n, zoodat bijv. uit tip is wordt manipis, is in strijd met de heerschende klankwetten aller Maleisch-Polynesische talen; toch volgt uit het bestaan van het gewrocht in de meest uiteenloopende talen der familie, dat de oorzaak, d.i. de wet waaraan manipis e. dgl. gehoorzamen, eenmaal bestaan heeft, en wel in de ongesplitste

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ter loops zij hier opgemerkt, dat een demonstratief uit den aard der zaak ook locatiefaanduidend is.

grondtaal, wie weet hoeveel eeuwen reeds vóór het ontwikkelingstijdperk der afzonderlijke talen. Enkele klankovergangen onder de hierboven aangevoerde, zooals van d in d, en van d in r, vindt men in allerlei talen en tijdperken terug; voor andere, bijv. van n in d, en omgekeerd, ontbreekt het niet aan analogieën in de hedendaagsche talen van Azië en Europa, doch meestal blijkt deze verwisseling van betrekkelijk jonge dagteekening te zijn; ze bewijst dus niet, dat in de M.P. grondtaal ni werkelijk uit di ontstaan is, of omgekeerd, en kan alleen strekken om de mogelijkheid van zulk een overgang ook in den voortijd in 't licht te stellen.

Bij de volledige onzekerheid, waarin wij verkeeren, omtrent de wijze waarop i, di en ni zich uit één wortel ontwikkeld hebben, kunnen wij geene gissingen daaromtrent tot grondslag van verder onderzoek maken. Gelukkig is dat ook niet noodig; voor ons doel is volkomen voldoende het vaststaande feit: i = di (di) in beteekenis. Als locatiefwoordjes duiden ze vooreerst het «waar» 1 aan; en «waar» wordt ook gebezigd om het «waarheen» uit te drukken. Het is voldoende hier er aan te herinneren dat i en di in onze taal overgezet mogen worden met te, toe; vgl. Engelsch to. Wanneer men het in toe, to liggende begrip uitdrukt door een werkwoord, dan bezit onze taal daarvoor het werkwoord gaan of loopen. Men kan dus zeggen, dat toe, to in een werkwoord omgezet oplevert «gaan», en omgekeerd dat «gaan» in den vorm van een voorzetsel overgebracht, wordt toe, te, to. Vandaar dat het zoogenaamde tusschenwerpsel toe! feitelijk als imperatief gebruikt wordt van 'gaan' of 'loopen', en tevens van 'doen'; in dit laatste geval kan het in het Engelsch niet anders uitgedrukt worden dan door den imperatief van «doen», nl. do! Vallen het begrip «waarheen» en het begrip 'gaan' in onze voorstelling samen, dan mag men verwachten, dat er hier en daar talen zullen gevonden worden, die voor «gaan» denzelfden wortel bezigen als voor «waar» en «te, toe». Inderdaad is dit het geval in 't Indo-Germaansch met i, sterke vorm ai, en volkomen hetzelfde verschijnsel keert terug in 't Maleisch-Polynesisch. Als werkwoordelijken stam van «gaan» kennen wij uit het Ibanag ai (vóór eenen medeklinker en eene rust thans uitgesproken als e), waarvan o. a. en, in ai, «waarheen» of «tot wien men gaat, gegaan is»; umai, Iloko umai, komen; eene afleiding van al is Ibanag angai, gang, komst; Tombul. ange, gaande, op weg; mange, gaan; ook: om iets gaan, Jav. marani; Mak. mange, gaan; enz. In dezelfde verhouding als ai (E) tot i, staat da i (dE) tot di. Nu is mij de in de beteekenis van «gaan» niet bekend, maar in dien van «doen, handelen» is het,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hierbij sluit zich aan n di, waar?; en uit het vraagwoord ontwikkelt zich de ontkenning di (di), in sterken vorm dai (dei), die in waarde gelijk staat met het verdubbelde di di (met klankafwisseling diri, dili).

geliik men weet, zeer gewoon. Hoe deze twee beteekenissen anders elkaar raken, blijkt o.a. uit het Jav. laku, dat, gelijk ieder weet, zoowel gang als gedrag, handelwijze beteekent; ook bij ons zijn handel en wandel synoniem, en het Skr. car is zoowel wandelen als bedrijven, doen. De samenhang tusschen de begrippen van handelen, gaan en den locatiefaanwijzer is zóó innig, dat men in een gegeven geval moeite heeft ze te ontwarren. Het Oudj. de, in het Nieuwj. den, duidt ontegenzeggelijk een handelen aan, en ook wanneer het als zoogenaamd hulpwoord optreedt, laat het zich heel wel als chandelwijze povatten; trouwens in 't Oudj. gebruikt men als hulpwoord ook don, dat zoowel aan een Skr. karyam als aan krte beantwoordt; de-nya kan met een Skr. tasya karan at vertaald worden. En toch, wanneer men ziet, dat NJ. den als hulpwoord volkomen hetzelfde is als NJ. enggon, dan staat men in twijfel, of niet het plaatsbegrip bij de Javanen op den voorgrond staat ook waar de, den als hulpwoord dient. Opmerkelijk is het ook, dat ulih, Jav. oleh evenzeer een woord van beweging is, en niet minder, dat synoniem met de gebezigd wordt, het Skr. gati, dat zoowel eene vertaling van laku, als van unggwan, NJ. enggon mag heeten.

Wij komen nu tot de vraag: hoe is den in den imperatief te verstaan? Aangezien de gewone huidige vorm di is, geloof ik, dat wij het als een locatiefvoorzetsel hebben te beschouwen. Dit strookt ook met het feit, dat den dient ter vorming van een passief. Wat de sluitende n betreft, de waarde en oorsprong daarvan is nog niet duidelijk, doch ik vergelijk die met de n in 't Bisayasche gin, dat misschien dialectisch, maar zeker niet in beteekenis, verschilt van gi; de grammatische functie van gi, gin is dezelfde als die van di, den, in 't passief.

Doch, zal men vragen, indien di en den voorzetsels zijn, hoe kan dan een praedicatiefwoord in 't actief volgen, in zulke gevallen als di ngati-ati, di ngrasa tuwa, e. dgl.? Hierop kan ik alleen antwoorden met te verwijzen naar soortgelijke constructies in de verwante talen. In 't Maleisch dient ak an tot vorming van een futurum; evenzoo in 't Dayaksch ak an, in du om een soort futurum bij een wensch, een moeten, uit te drukken; bijv. ak u ak an nguan aruttä, ik heb de boot in orde te brengen; olo handiat in du matäi, alle menschen moeten sterven 2. Nog nauwkeuriger komt met den, di in den imperatief overeen het Dayaksche awi, dat zoowel doen, gedaan worden als door beteekent en, evenzoo als in 't Oud- en Nieuwj. den, di, voor een indicatief geplaatst eenen imperatief vormt; dus

¹ Ook de Indogermaansche imperatieven op dhi (in den 2den pers. enk.) houd ik voor oorspronkelijk locatieven. Natuurlijk hangt dhi samen met den wortel dhā, aplaatsen, doen. Het is alles dezelfde geschiedenis als met di, di, dai (pandai).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hardeland, Gramm. (1858), bl. 118.

awi batiroh, slaap (in 't Oudj. zou dit luiden den (m) aturū, Nieuwj.
di turu), awi man enga akaë, geef hem (Hardeland, Gramm. bl. 122.)

Men zou kunnen zeggen, dat, bij ontstentenis van den infinitief, de indicatiefvorm dezen vervangt. In gevallen als Jav. di këbat, «snel!» zou men kunnen denken aan ons gebruik van het voorzetsel toe!, maar ook hier, geloof ik, dat wij eerder een soort futurum, in den trant der zooeven vermelde constructie hebben te zien; hoe het begrip van futurum en dat van moeten in elkaar overgaan blijkt duidelijk genoeg uit ons eigen woord zullen, dat evenwel den omgekeerden weg heeft afgelegd. Met Day. in du, te, voor,om te, verwant is duan, hetwelk in één woord met Jav. oleh kan vertaald worden. Daar oleh als hulpwoord nagenoeg dezelfde waarde heeft als de, den en als Oudj. don, dwan, vormelijk—Day. duan, zien we hoe de verschillende beteekenissen der synonieme woorden elkaar raken. Nog vollediger wordt de overeenstemming, als men 't Oudj. don in den zin van «tocht, krijgstocht», d.i. Skr. yātrā, vergelijkt; in deze beteekenis sluit zich du, waaruit don ontstaan is, onmiddellijk aan bij het begrip van «waarheen, te, toe», dat wij als de oorspronkelijke beteekenis van di en i hebben leeren kennen.

Even als den en di worden ook i en ri gebruikt om eenen imperatief te vormen. Zulk een imperatief drukt een stellig gebod of een ernstige vermaning uit en wordt meestal gevolgd door een gewonen imperatief. In de door Holle uitgegeven oorkonde van 782 Çāka¹ leest men: i wruhan ira kabeh: prayatna! laat allen wèl weten (of: het zij ter kennisse van allen gebracht), dat zij moeten oppassen! 19; i wruhan i sakula (l. sakala) kulawangça, 22; ri wruhan ikang karāman ri Parung: prayatna rasa sang hyang ājñā, laat de vroedschap te Parung wèl weten dat zij in acht moeten nemen hetgeen Hooger bevel inhoudt! KO. 19, 1. In de late KO. 4 vindt men het eenigszins afwijkende wruhane si parasame enz., en wederom anders in 't Njav. wruhanamu, waarvoor in het Krama kauningana ing sampejan. De overeenkomstige formule in de Sanskr. oorkonden van 't vaste land is samviditam astu vah.

De letterlijke beteekenis van i (ri) wruhan schijnt te wezen: ter kennisse, zoodat de constructie een datief van strekking vertoont. Met dezen vorm is m. i. rechtstreeks te vergelijken de Bataksche imperatief met het voorzetsel tu, dat ook een «waarheen», eene richting aanduidt; bijv. molo so targararsa, tu gadis mai, indien hij het niet betalen kan, dan moet hij verkocht worden! tu gadis maboru-borui, die vrouw moet verkocht worden! tu bajang mai, zet die in 't blok; doch ook tu bajang an, als eenvoudig passief van mamajakkon, iemand in 't blok

Yerhand. Bat. Gen., dl. 39 (1880). Verg. de studie uit 1881 van Prof. Kern over bovenbedoelde oorkonde, herdrukt in deze Serie, dl. VII (1917), p. 17 vgg. (Noot van 1918).

zetten; van dit tu bajangan nu is i (ri) wruhan de tegenhanger (vgl.

Tob. Spr. § 101).

Ten slotte komen wij nog eens even terug op eene zinsnede, die hierboven reeds aangehaald werd, nl. deya-nyu i patī ya in KO. 1, terwijl andere redacties daya-nta (deya-nta) t patī (pati) hebben. Wij zijn tot de slotsom gekomen, dat t-patī een passief-imperatief voorstelt, op gronden die niet herhaald behoeven te worden. Is het goed gezien, dat t - patī een imperatief is, dan moet ook i patī het wezen. Intusschen kan de constructie van i patī (d.i. i pati + i = pati + ani) niet gelijk gesteld worden met die van i wruhan of Bataksch tu bajangan; wel zou een i patī te vergelijken zijn met tu bajang of tu gadis, maar er staat patī, niet paty an. Daarom schijnt het mij toe, dat i patī wel een imperatief is, doch een van ander soort dan i wruhan. Deya-nyu i patī zou men in onze taal kunnen weergeven met edoor u, hoop ik, moet of zal gedood worden ». Mogelijk zou i patī ook eenvoudig = NJ. di pateni kunnen wezen, aangezien de wensch van den spreker reeds door den conjunctief deya is aangeduid. Wegens het t-pati der andere redacties is het vooralsnog verkieselijk i patī te nemen als een vorm van den passief-imperatief.

## II. OUDJAVAANSCHE ABSOLUTIEVEN.

Deze benaming wordt hier toegepast op zinsbestanddeelen, welker syntactische waarde door geen vormverandering wordt aangeduid. Ze komen voor: 1. als ondergeschikte gezegden in volzinnen met een ander hoofdgezegde; 2. als de plaats innemende van een hoofdgezegde, met uitsluiting van de gevallen waarin naakte stammen als imperatief dienst doen, alsmede van constructies met an, 'n, yan, yar e. dgl., welke hier buiten behandeling blijven.

De absolutieven van de eerste soort komen, ten opzichte van de rol die zij in de woordvoeging spelen, overeen met de Skr. absolutieven op tvā (of ya), of met het deelwoord van den aorist, actief of onzijdig, in het Grieksch; ten deele beantwoorden zij aan den Indischen locativus absolutus en den Latijnschen ablativus absolutus. Zulk een absolutief, al of niet vergezeld van een lijdend onderwerp, kan beschouwd worden als een verkorte bijzin, strekkende tot nadere bepaling van hetgeen in den hoofdzin gezegd wordt.

De absolutieven der tweede soort missen in de Indogermaansche talen hun tegenhangers. Wel bezitten wij — en in zekere mate ook het Oudindisch — een middel om hetzelfde uit te drukken als wat in 't Oudjavaansch door den naakten, tevens naamwoordelijken stam geschiedt, doch dat middel bestaat in eene eigenaardige stemverheffing of versterking van den klemtoon, niet in eenen bijzonderen vorm.

Als voorbeelden van absolutieven der eerste soort volgen hier eenige plaatsen, ontleend aan dezelfde geschriften die ook in het voorgaande opstel over den imperatief vermeld zijn. Beginnen wij met voorbeelden van onzijdige absolutieven. In AW. 164 leest men: athahaliwatsirerikakaton tataraban (of: tataraban) isabhānikang musuh; hetgeen men aldus zou kunnen vertalen: een toen hij daar voorbij was, kreeg (of: toen kreeg) hij het grensgebied (of: de grens) van 't verblijf des vijands in 't gezicht. In het Skr. zou het heeten: athātikramya satatradadarçopāntyāni (of upāntyam) ripunivāsasya. Het Latijn zal in een soortgelijk geval het verleden deelwoord van een deponens bezigen, wanneer zulk een werkwoord met de vereischte beteekenis beschikbaar is; ook wij zouden desnoods kunnen zeggen: een daar voorbij zijnde, kreeg hij enz.

<sup>1</sup> Eig.: het grensgebied kwam in 't gezicht.

Een tweede voorbeeld van een onzijdig absolutief levert Sutas. 103, 8: lumpat sang wira mantri teka hulu nikang samajanunggang ahvă, «na op het hoofd van den olifant gesprongen te zijn, ging de manhafte Mantri er schrijlings op zitten en riep hoerals; in 't Skr. aplutya sāmajasya mastakam adhyarohan mantrivīra unnadan. Wii zouden ook, zonder noemenswaardig verschil in de beteekenis, kunnen zeggen: «met eenen sprong bereikte hij 't hoofd van den olifant, op wien hij schrijlings ging zitten», of «met eenen sprong ging hij zitten» enz. Hier drukt het bijwoordelijk emet eenen sprong » hetzelfde uit als edoor te springen»; beide, door en met, duiden eenen instrumentaal aan, en reeds uit den vorm der Skr. absolutieven op tva blijkt, dat bij voorkeur een instrumentaal dienst doet als absolutief. Dezelfde naamval heeft tevens zeer dikwiils de waarde van een bijwoord van omstandigheid. Trouwens ook in onze taal is dit geenszins ongewoon; «met macht; met liefde; met genoegen; met name» en dgl. zijn bijwoordelijk instrumentalen. In 't Oudjavaansch wordt de bijwoordelijke instrumentaal meestal eenvoudig aangeduid door den stam eens substantiefs. Ook het absolutief van de eerste soort voegt aan den zin eene bijwoordelijke bepaling toe, en wel eene dusdanige die gewoonlijk met behulp van met, door of bij in 't Nederlandsch, van by in 't Engelsch kan uitgedrukt worden. Wat het Nieuwjavaansch aangaat, zou men haliwat in de zooeven aangehaalde zinsnede kunnen weêrgeven met saliwate. Hoe licht nu de begrippen «met, bij» in «na» overgaan, blijkt genoeg uit NJ. satekane, en dgl. aan ieder bekende uitdrukkingen.

Het is schier overbodig hieraan de opmerking toe te voegen, dat een volzin met een absolutief der eerste soort opgelost kan worden in twee zinnen, die door en verbonden zijn, tenzij men een bijwoordelijken bijzin verkiest. Willen wij den geest onzer taal geen geweld aandoen, dan moeten wij wel in verreweg de meeste gevallen tot zulk eene oplossing de toevlucht nemen, en van het huidige Javaansch en Balineesch geldt in zekere mate hetzelfde. Vandaar dat de woorden at hahaliwat sira enz. in de Balineesche tusschenregelige vertolking luiden soek mangliwat dane, d.i. stoen hij voorbijging. Men vergelijke ook eene Maleische constructie als särta iya datang, doch Javaansch sadatengipun.

Het absolutief van niet-onzijdige werkwoorden, d. i. van alle die een voorwerp bij zich kunnen hebben, heeft eene passieve beteekenis; een daarbij behoorend substantief is dan het lijdend onderwerp. Bijv. sāmbutçrīnrpaputra Çāla winawengākāça, Sutas. 113, 6; hetgeen vertaald luidt: «na den vorstenzoon Çāla gegrepen te hebben, voerde hij hem mede naar 't luchtruim, of, wanneer men den volzin oplost in twee zinnen: hij greep den vorstenzoon Çāla en voerde hem mede naar 't luchtruim. In 't

Skr. zou dit volgens de meest gewone constructie heeten: çrīnṛpaputram Çālam gṛhītvākāçam (of: ādāyākāçam) nināya. Volgens de regelen omtrent het gebruik van actief en passief, die, zooals bekend, in de M.P. talen anders en veel fijner zijn dan in de Arische, moet de prins, die hier het onderwerp der rede is en voorgesteld wordt als iets ondergaande, een gezegde in passiefvorm, winawa, bij zich hebben. Dewijl nu de persoon, die de handeling, in sāmbut opgesloten, ondergaat, dezelfde is als het onderwerp van winawa, moet ook sāmbut als een passief opgevat worden. Lost men den volzin in twee zinnen op, dan zouden de gezegden natuurlijk wezen sināmbut en winawa.

Een ander voorbeeld uit hetzelfde gedicht, 103, a, luidt: sāmbut sy Amogha sampun pinanah ika tikel de nikang çatru, d. i. nauwelijks had hij (het wapen) Amogha gegrepen, of het werd door den vijand in tweeën geschoten. Van denzelfden aard is AW. 43: wwanten mañumbana pudak ginurit-nya putra 1, ndā suswasuswani kinolnya, hanan liningling; d.i. eene andere (onder die vrouwen) kuste eene pudak-bloem, die een kind moest verbeelden, dat nu eens telkens aan hare borst gelegd en door haar omhelsd, dan weer (vriendelijk) aangestaard werd. Hieruit leeren we tevens, dat van de afgeleide woorden op i in 't absolutief, evenals in den imperatief, de vorm op i, niet die op an gebruikt wordt, en in zooverre kan men niet als regel zonder uitzondering stellen, dat de imperatief en absolutief den substantiefvorm vertoonen: de regel geldt alleen voor de niet met i en ak en afgeleide, of wil men samengestelde 2 stammen. Intusschen mag er aan herinnerd worden, dat in ettelijke M.P. talen, o. a. het Fidji en de Polynesische dialekten wel degelijk naamwoorden op i en aki gevormd worden.

Niet altoos is het onderwerp van het hoofdgezegde hetzelfde als het grammatisch onderwerp van het absolutief. Bijv. Rām. 16: sukhatpti sang narendra, bhuktīkang bhogatanpapada dibya, «tevreden en voldaan was de vorst van de onvergetelijke, heerlijke genietingen die hij gesmaakt had». Hoewel sang narendra hier 't logisch onderwerp van bhukti is, behoort dit laatste als passief gezegde bij het grammatisch onderwerp ikang bhoga. Volgens deze verklaring, beantwoordt de constructie van bhuktīkang bhoga volkomen aan den ablatīvus absolutus van het Latijn. Hetzelfde in twee zinnen uitgedrukt zou luiden sukha-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zoo lees ik met de Balin. vertaling voor Pärtha. Zoo men dit laatste wil behouden, moet men er den zin aan hechten van «kleinkind van Prthä».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Als wij in onze taal aandoen, besien, en dgl. samengestelde werkwoorden noemen, is er niet de minste reden waarom wij op de M.P. op ien ak en niet denzelfden term zouden toepassen.

tṛpti sang narendra, en bhinuktīkang bhoga; «de vorst was tevreden en voldaan», en «de genietingen waren door hem gesmaakt». Nu
valt niet te ontkennen, dat men in 't Skr. bij tṛpta als aanvulling een tegenwoordig deelwoord bezigt, en dat een Skr. tṛpto bhuñjānah in 't Oudj.
overgebracht zou wezen tṛpti mbhukti (voor n-bhukti); het is ook
waar, dat de laatste lettergreep in narend ra prosodisch lang behoort te
wezen, zoodat men al licht aan eene fout in den tekst zou kunnen denken,
eene fout welke door mbhukti zou verwijderd worden. Doch in 't Rām.
geldt als regel, dat vóór de caesuur elke korte klinker van zelf lang wordt,
zoodat bij de overeenstemming der HSS. elke verandering gewaagd is.

Het onderscheid tusschen het absolutief en een substantief met voorgevoegd an, n, zou men in hoofdzaak aldus kunnen beschrijven: eene verbinding als anton, nton, anwulat laat zich in 't Engelsch vertalen met in of at seeing; ton met Eng. by of on seeing, daargelaten dat ton passief is. In onze taal is het eerste te vertolken met sbij 't zien, daar (men) ziet of zag, ziende», soms met «die ziet of zag». Niet zelden nu treft men plaatsen aan, waar de lezing der HSS. tusschen ton en nton weifelt; bijv. BY. 49: rikā tang ratnawadhū padāsrang amajang lek ton (v.l. nton) lengong ning wulan. Voor de Nederlandsche vertaling is het vrij onverschillig, aan welke lezing men de voorkeur geeft: in beide gevallen is het «bij het zien van 't verrukkelijke der maan, gingen de schoone vrouwen zich ijlings in den maneschijn vermeien». In het Nieuwjav, beantwoordt aan eene verbinding als n ton een substantief, gewoonlijk het zgn. denominatief, met aangehecht bezittelijk voornaamwoord, of anders de omschrijving met een hulpwoord. Naar het mij toeschijnt, ligt in ton meer de zin van «doordat» of «nadat gezien werd»; in nton «ziende», Fransch gerundief voyant; is ton absolutief, dan zou de zin hier overeenkomen met een Latijnsch: visā amoenitate lunae. De keuze is moeielijk, althans voor mij; te meer omdat uit de schrijfwijze alleen niet met zekerheid kan opgemaakt worden, welke vorm door den schrijver bedoeld is. Immers een voorgeslagen nasaal wordt op echt Javaansche wijze herhaaldelijk verwaarloosd, zoodat ng kā en kā, ndak en dak, makin en mangkin, en dgl. ons telkens ontmoeten. Soms is de nasaal zelve verdwenen, maat heeft zij een spoor van hare aanwezigheid achtergelaten. Vindt men bijv. den go geschreven, dan weet men, dat dit voor n den go staat, want de oorspronkelijke d van rengo, Njav. rungu, blijft alleen achter eene n bewaard en gaat anders in r over. 1 Derhalve blijkt het reeds uit den vorm, dat niet het absolutief bedoeld

Namelijk in de gewone taal, in Ngoko. Wanneer 't Oudj. in midengë, en Nieuwj. in midangët de d behouden, dan is het juist, omdat deze vormen eene tegenstelling tot het Ngoko moeten vormen.

kan wezen in BK. 203: sang Bhoma kagyat dengo hüng nikang ¹ Wṛṣṇiyodha; d.i. «Bhāuma ontstelde bij 't hooren van (of: als hij hoorde, Fransch entendant) het gebrul der Wṛṣṇi-krijgers». Bij kagyat en verwante begrippen pleegt datgene wat aanleiding geeft tot de gemoedsaandoening niet door een absolutief uitgedrukt te worden; als voorbeeld strekke BY. 137: kepwan sang wara Bhīṣma pakṣa murudārēs nton Wirāṭātmaja. Ook het nieuwere taalgebruik, dat kaget aningali en dgl. zegt, strookt hiermede in zooverre dat het een praedicatief woord eischt, hetwelk niet anders van de constructie met an, n verschilt, dan dat het laatste als de nadruksvorm van het eerste optreedt.

Een eigenaardige vorm, dien men met den naam van «actief absolutief» zou kunnen bestempelen, ware het niet, dat hij een prefix bevatte en dus buiten den door ons getrokken kring viel, is pusap in BY. 684: pusap jöng sang paņ dyāsēgēh inujaran de muniwara; d.i. «toen hij, zijn gastheersplicht vervullende, de voeten des Wijzen veegde (of begon te vegen), werd hij door den allervoortreffelijksten Ziener (aldus) toegesproken». Stond er usap, dan zou het lijdend onderwerp hiervan, nl. jöng sang paṇdya, hetzelfde wezen als dat van inujaran; doch in werkelijkheid is de persoon die toegesproken wordt degene die de handeling van het voetvegen verricht; daarom moet pusap een actief wezen en jöng sang paṇdya het voorwerp er van.

Het kan niet twijfelachtig zijn, dunkt me, dat het voorvoegsel p, te vergelijken is met het Dayaksche p. Hardeland (Gramm., 1858, bl. 49, vg.) is geneigd in vormen als pawat, helper, pihop, wie gaarne drinkt, pulang, wie dikwijls herhaalt (zie zijn Daj. Woordb., 1859, onder ulang), en dgl., tegenwoordige deelwoorden te zien; doch wat zouden dan pamihop,

pamulang enz. zijn, waarvan hij de eerstgenoemden niet onderscheidt? Wat ook de tegenwoordige opvatting der Dayaks wezen moge, pihop, pawat, pulang en dgl. staan oorspronkelijk toch zeker wel tot pamihop, pamawat, pamulang, als aoristen tot duratieven of frequentatieven. Een aorist pihop kan niet uitdrukken «iemand die nu drinkt», maar wel «die drinkt» in 'talgemeen; en «iemand die drinkt» en «een dronkaard» komen ook in onze taal op het zelfde neêr, al geeft het laatste meer rechtstreeks te kennen, dat de persoon zich eene gewoonte van 't drinken gemaakt heeft. Naar het schijnt, is pusap niets anders dan de naamwoordelijke vorm van den aorist (u)musap; terwijl pangusap als naamwoord

bij (m) angus ap kan beteekenen: wie veegt (Imperfect); het vegen, wijze van vegen; middel om te vegen. Eindelijk zou een denkbaar pamus ap, gevormd op de wijze van pamider, dat wij als frequentatief imperatief

<sup>1</sup> Zóó te l. voor nika.

hebben leeren kennen, kunnen beteekenen «wie meermalen of gedurig veegt». Verdeelt men den inhoud van den boven aangehaalden volzin over twee zinnen, dan zouden de gezegden luiden musap en in ujaran.

De absolutieven der tweede soort worden dikwerf, ten minste in gebonden stijl, zóó gebezigd, dat ze, oppervlakkig beschouwd, eenvoudig passief-vormen met verzwegen voor- of invoegsel schijnen te wezen: tón = katon; kon = kinon; pangguh = kapangguh; sāmbut = sināmbut of kasāmbut; en dgl. Toch zal het bij nadere beschouwing blijken, dat er bij 't gebruik van deze absolutieven geenszins willekeur heerscht. Eenige uitgezochte voorbeelden zullen dit duidelijk maken.

In AW. 91 lezen we: kagyat hyang Çiwari hilang nikang çilādri: sāmbut ng āyudhawara sāyakāgnirūpa; d.i. «god Çiwa was onthutst over de vernieling der (als geschut gebezigde) rotsgevaarten; hij greep (daarom) zijn voortreffelijkste wapen, de vuurschicht». Door het absolutief wordt uitgedrukt, dat de handeling in den tweeden volzin een onmiddellijk gevolg is van Çiwa's ontsteltenis; de bedoeling is: Çiwa was zóó onthutst, dat hij zijn allerbeste wapen nam. Had de dichter kasāmbut gezegd, dan zou men uit hetgeen verhaald wordt wel kunnen raden, dat er tussschen den eersten en den tweeden volzin een innig verband bestond, maar duidelijk uitgedrukt ware dit niet.

Hetzelfde gedicht, 75, heeft: hetu-nyānglīlalīlāmijil amawa laras hrū těke tangkulak-nya: tonton tekang warāhāngru-rah acalaçilā çīrņņa sinwab-nya kābwang; d.i. daarom ging hij dood op zijn gemak naar buiten, pijl en boog meênemende, benevens het leder om de hand te beschermen, en hij zag het aan, hoe de ever den berg vernielde, welke door hem onderwroet en uiteengeworpen werd. M.i. veronderstelt het absolutief hier een grooter nadruk op het gezegde, zoodat voor 't laatste een substantiefvorm gekozen wordt; men zou de zinsnede kunnen weêrgeven met: toen zag hij met eigen oogen! of, toen zag hij het aan! uitroependerwijs. Men vergelijke het Javaansche spraakgebruik vermeld in Roorda's Gramm. (1855), § 253.

Een eenigszins ander geval doet zich voor in Sutas. 86, a, waar de dichter, na gezegd te hebben, dat de vijanden eindelijk de hardnekkig verdedigde vesting binnendrongen, aldus voortgaat: pangguh tangbalawīra-yodhapējahingraņa, men vond de dappere schare van krijgers die in den kamp gesneuveld waren». Hier schijnt een uitroep minder gepast, maar toch zal men, behoorlijk lezende, den volzin in 't Nederlandsch met een anderen toon uitspreken dan indien er kapangguh stond. Men zou den zin aldus kunnen omschrijven: (de vijand stormde de vesting binnen), en wat vond men daar? de lijken der gesneuvelde helden; of: wat men (in

de veroverde vesting) vond, waren slechts de lijken der gesneuvelde helden. In het volgende voorbeeld komt een absolutief voor, dat men zou kunnen weergeven met behulp van een scheiteeken. In BY. 66 staat: rikā sang Krsna'n-tinghali ng awangawang: ton rsigana, teka rep sangkeng sūksma sira; d.i. «tóén blikte Kṛṣṇa naar 't luchtruim; men zag (of: zie! daar zag men) eene schare van Rsi's, die plots opdoemden uit het niet». Over 't algemeen wordt ton veelvuldig zóó gebruikt, dat men het zou kunnen omschrijven met: zie, daar vertoonde zich; wat zag men (hij, zij)? Dewijl dit absolutief een passief is, veronderstelt het, dat het lijdend onderwerp in de gedachte op den voorgrond staat; en de geheele constructie geeft een zekeren nadruk, niet zelden een gevolg van haast. drift, verbazing of soortgelijke aandoeningen te kennen. Blijkt zulks duidelijk uit het geheele zinsverband, dan behoeven wij ons geen moeite te geven om bij de vertaling in 't Nederlandsch een aequivalent voor het absolutief te zoeken. Om een voorbeeld te geven: er wordt ons verhaald van eene koningsweduwe, dat zij zich op den brandstapel werpt, om als getrouwe gade (Skr. sati, pativratā) haren gemaal in den dood te volgen en met hem in het hemelrijk hereenigd te worden. Zoodra zij in de vlammen den dood heeft gevonden, geschiedt hetgeen in de Sutas. 88, a beschreven wordt: rep cighra teki sira ring kşana ton mapanggih lawan naranātha moneng, sfluks daarop, in hetzelfde oogenblik, zag men hoe zij (in den hemel) samenkwam met den koning (haren gemaal), die met smachtend verlangen (haar verbeidde).

Het kan niet ontkend worden, dat een absolutief, waar het met een aanvullend begrip verbonden is, meermalen op ons den indruk maakt, alsof het niet anders is dan een afgeknotte gezegde-vorm zonder meer; bijv. AW. 125; ginyāken ing camara kon umanjinga, hij werd tot meer spoed aangezet door de draagster van den camara-waaier, die hem heette binnen te gaan. De Balin. tusschenregelige vertaling heeft makon, doch makon umañjinga kan moeielijk iets anders beteekenen dan: «die heette binnen te gaan ». Wat de zin vereischt, is: die hem heette binnen te gaan; daar nu het voornaamwoord niet verzwegen mag worden, tenzij het reeds in ginyāken opgesloten ligt, en daar het hiervan onderwerp is, moet het ook onderwerp wezen van kon. Derhalve is kon passief, en wordt het dan ook in eene Jav. tusschenregelige vertolking te recht met kin on gelijkgesteld, daargelaten dat kon een absolutief is, en kinon niet. Vraagt men, welk onderscheid er is tusschen giny. ing c. kinon umañjinga — wat op zich zelf onberispelijk Oudjav, is — en kon um., dan zou ik antwoorden: m. i, is het eerste: thij werd tot meer spoed aangezet door de camara-draagster en geheeten binnen te gaan », doch het laatste «hij werd

tot meer spoed aangezet, doordat de c. hem heette binnen te gaan. Kinon um. zou zijn een kysteron proteron, wat kon um. niet is. Derhalve ook hier is ton een absolutief, en wel een van de eerste soort, volkomen beantwoordende aan het Skr. absolutief op tvā (ya), behoudens het verschil tusschen actief- en passiefconstructie. Het veelvuldig gebruik van het absolutief kon in zinnen van denzelfden aard als de zooeven aangehaalde, zal vermoedelijk het meest er toe hebben bijgedragen, dat in de huidige taal kon voor dikon, en nogmeer an dikakake voor di-an dikakake inzwang is gebleven.

Van de absolutieven zijn te onderscheiden praedicatief gebezigde klanknabootsende, of wil men klankverbeeldende, tusschenwerpsels. Evenals onze
taal in plomp! plof! klets! tik! krak! en dgl., tusschenwerpsels bezit, die behalve zekeren klank ook eene handeling welke van dien klank pleegt vergezeld te gaan ons voor den geest toepen, heeft ook het Javaansch van alle
tijdperken zulke klanken in overgroote menigte; bijv. rep; krak, NJ. krak;
kryak, NJ. krek; les, NJ. los; pök, pek, pok, NJ. pek; gher, ger, gör,
grit, NJ. gar; gir, gur, grit; ghök, ghek, gok; bar (Mal. bar), bar
pet, NJ. byar, byar pet; byür, NJ. byur (Mal. bur), byor; bhok,
bhog, NJ. bug; bhek ghor, NJ. begor; nges, ngös, ngör, enz. enz.

Niet weinige onder die tusschenwerpsels nemen het karakter aan van werkwoordstammen, zoodat zich allerlei werkwoordelijke vormen er uit ontwikkelen, bijv. makrak, amök, amöki, kapökan, NJ. měk, ambyur, enz. enz.; juist hetzelfde treft men in onze taal aan, bijv. bij plompen, ploffen, kletsen, tikken, kraken. Dat van klanknabootsende tusschenwerpsels gevormde werkwoorden, als gezegde gebruikt, zich in niets van andere praedicaten onderscheiden, behoeft, als iets wat van zelf spreekt, niet uitdrukkelijk vermeld te worden.

Des te eigenaardiger daarentegen is het spraakgebruik volgens hetwelk zekere tusschenwerpsels zonder eenige vormverandering als gezegde optreden. Hier slechts een enkel voorbeeld daarvan. AW. 83 heeft: cebpengkarnnanfiputra de Bhaṭāra, hetgeen men ten naasten bij kan weergeven met: shet oor van den Prins werd pijnlijk aangedaan door (de woorden van) Bhaṭāra, of: sde Prins werd kitteloorig. Ceb en peng zijn min of meer synoniem; het eerst wekt de gedachte op aan iets prikkelends en het daarvan onafscheidelijke gevoel; het tweede is het grondwoord van NJ. prempeng (variëteit prampang) en plempeng. Volgens 't Jav. Hdwb. (1875) is prempeng shet branden in een figuurlijken zin, ook van de ooren als die iemand warm worden; prampang, een prikkelend gevoel door sterke warmte; bij plempeng wordt opgegeven sbenauwde hitte, benauwd heet, van het weêr en van het lichaam. Dit strookt niet best met de vroeger gegeven omschrijving van prempeng en prampang, en het

toevoegsel van chenauwd kan gerust als zuiver denkbeeldig geschrapt worden. Dat het grondwoord van deze frequentatieven peng is, schijnt bij den bewerker dezer 2de uitgave niet opgekomen te zijn; een artikel peng ontbreekt ten eenenmale. In de nieuwste uitgave van 't Hdwb. (1886), bezorgd door den Hoogleeraar A. C. Vreede, is peng opgenomen geworden; de beteckenis hieraan toegekend, is die van «klanknab. van het suizen of tuiten in het oor». Dit past niet best bij hetgeen opgegeven is bij prempeng. Hoe het zij, in ceb-peng heeft peng klaarblijkelijk eene beteckenis, die het dichtste staat bij die van prampang, een prikkelend gevoel; ceb-peng is cene van de vele min of meer tautologische verbindingen, waaraan de M.P. en alle overige talen in een zeker tijdperk zoo rijk zijn. De Balineesche glosse vertaalt ceb-peng dan ook met één woord, nl. plempengen; eene Javaansche glosse heeft nagenoeg hetzelfde: kapalepengen. Men ziet, beide glossatoren hebben gemeend de ongewijzigde tusschenwerpsels niet te kunnen behouden en ze vervangen door eenen afgeleiden vorm. Alleen de Jarwa heeft in Palmer v. d. Broek's uitgave (1868): cek-peng. dat wel op een verkeerd gelezen ceb - peng zal berusten.

## Ucapa.

Het Bisaya, dat onder alle Fillippijnsche talen misschien de rijkste is in bude vormen, bezit van eenvoudige werkwoorden een zoogenaamd onpersoonlijken passief imperatief op a; bijv. buhatakana, doe dat! (zie de la Encarnacion, 1885, i. v. a; Méntrida, 1818, p. 61, vgl. p. 55). In waarde en gebruik komt deze vorm op a volkomen overeen met dien op en in 't Javaansch; vormelijk natuurlijk beantwoordt aan dit laatste het Bisayasche on, bijv. in buhaton, de meest gebruikelijke passief imperatief, tevens futurum. De benaming van conpersoonlijk heeft deze imperatief te danken aan de omstandigheid, dat de agens gewoonlijk verzwegen wordt; doch een altijd doorgaande regel is dit niet; men kan, volgens De Méntrida p. 62 bijv. zeggen patyanifu, thij worde door ulieden gedood.

Reeds uit den vorm van het aanhechtsel. blijkt, dat buhata oorspronkelijk een conjunctief is, die tevens als futurum gebruikt wordt; ja het is naar alle waarschijnlijkheid de echte oude passiefconjunctief, terwijl de vorm op en eigenlijk een gerundief of part. fut. pass. is van dezelfde soort als in 't Skr. drçya, çişya en dgl., welke tevens, vooral wanneer ze verbonden worden met persoonsuitgangen, als praesens indicatief van het passief gelden; dus drçyate, (het, hij, zij) vertoont zich, wordt zichtbaar. Vandaar dat in het Tombul. de vorm op en uitsluitend als praes. ind. pass. verschijnt; bijv. ilekken = Skr. drçyate, terwijl in 't Jav. tiliken thans uitsluitend imperatief is.

In het Oudjavaansch is die echte oude passief conjunctief nog niet geheel uitgestorven, al is het gebruik er van zeer beperkt. Het meest nog komt voor u capa, soms met voorvoegsel f ook t-u capa; in beteekenis niet verschillende van ucapen en t-ucapen. Bijv. Ap, 78, a: ucapa ta mahārāja Pratīpa, sang ratu ri Hastinapura; sira ta magawe tapari tīra ning Ganggā, d.i. wij zullen nu spreken (of slaat er nu gesproken worden) van Koning Pratīpa, den vorst van Hastināpura; deze nu verrichte ascese aan den oever van den Ganges». Zoo ook 78, b: ucapa ta mahārāja Çantanu; sira ta mrgayaçīla, d.i. er zal nu gesproken worden (of: laten wij nu spreken) van Koning Cantanu; deze nu hield veel van de jacht. Met dit u capa (dat ook Cosm. 12, a voorkomt) geheel gelijkwaardig is t-ucapa en t-ucapen; het eerste bijv. BK. 67: tucapa likang musuh prasama manglepasaken i panah-nya tanpapegatan, d. i. er worde verhaald, dat de vijanden altegader hunne pijlen onafgebroken afschieten; 135; tělas prāpteng rājya, nda tucapa ta sang Danawapati, d. i. nu zij in de hoofdstad aangekomen zijn, hebben wij verder te spreken van den heerscher der Demonen. Zoo ook AW, 76; 154, waar tu capa ng katung kulan in de Balin. glosse luidt caritanen ne ungkulin; 227: ryy angkat sang Daityaraja, nda tucapa ta dateng Panduputra, na 't vertrek van den koning 🛴 der Dāitya's, kwam, hetgeen wij nu te verhalen hebben, de zoon van Pandu; zoo ook 310 en 312. Tucapen in dezelfde beteekenis als tucapa, treffen we o. a. aan Sutas. 49, 6.

Beide, ucapa en ucapen, zoo kenmerkend voor den Javaanschen verhaaltrant, leven, gewijzigd, voort in NJ. kocapa en kocap; de laatste, thans meest gewone uitdrukking, is als zijnde een indicatief, geheel misplaatst, want de oude formule heeft geen ander doel dan om den overgang tot een ander onderwerp in te leiden.

Een synoniem van tucapa is tujara, dat men aantreft Sutas. 49, a. Een bewijs dat zulke vormen op a bepaaldelijk als conjunctieven of futura gevoeld worden, levert AW. 351, waar gecoordineerd staan panangisku tungsira en remengkulihatana.

(Vervolg in Deel IX).



## CORRIGENDA:

```
6 r. 12: voor namas, lees namas.
     7. 18 v. o.: voor çākābdhi°, less Çākābdhi°.
   11 + 1 & 5 v. o.: voor oaka, lees Caka.
12
    15 , 16: yoor pajah, lees pejah.
    20 ,, 13 v. o.: voor nipuna, lees nipuna.
    47 , 18: voor rin, lees ring.
53 , 18 v.o.: voor harsa, lees harsa.
    54 , 1: voor umunggu, lees umunggw.
    58 2 10 v. o.: voor hetynyan, lees hetunyan.
  " n 8 " : " Palak, lees Palah.
61 n 48 " : " prisadyya", lees prisadya".
76 n 11: voor wyakty, lees wyakti.
88 10 7
    88 , 10 v.o.; voor Panghawan, less Panghapwan.
38 % 2: voor ywanggegnya, lees ywanggeinya.

93 % 4 v.o.: voor cri-narendra, lees crī-na*.
    93 . 4 v. o.: voor on-ma ett nüşäntara.
97 . 5: voor nüşantara, lees nüşäntara.
   109 , 20: , tingknh, lees tingkuh.
   103 , 8 v. o.: voor humarek, lees umarek.
   113 u 14 " : " Mankā, lees Mangkā.
   114 y 11 " : " mangara, lees mangaran.
```

In dl. III, p. 259 r. 4; voor Jihvamulya, less Jihvamuliya.

Indi. IV, p. 292 r. 8 v. o.: voor pagunangan, lees pagunungan.

```
in dl. VII, p. 247 r. 9 v. o.: voeg bij als Noot 2: De tuchtiging van Ball vist is
1256). Verg. Zang 49, 4, met noot 8.
            " 250 " 10 " : voor hyang, lees hyang ing.
        22
                        4 v. o.; voor menggöngg, less menggöng.
            , 256 m
        " " 257 " 6: voor 1250-51 A.D., lees 1850-51 A.D.
                        4 v. o.: voor bhakti, less bhakti.
           , 262 ,,
           " 268 ", 17: voor awekendra, lees aweke narendra.
        " " 266 " 19: " purā, lees pura.
" " 208 " 10: " ikā, lees ika.
        , , 208 , 10: , ,
   73
            272 , 9: , amawa, lees amawa.
275 , 1: , Zuidelijk, less Oostelijk.
        22
22
    22
            , 275 , 1: ,,
                            " Kanjapiniran, lees Kanjapiniran.
ń
    33
        33
        , , 279 ,
                       6:
            " 800 " 18 v.o.: voor saksana, lass saksana.
    22
39
         12
32
               806 , 15: voor anahasa, lees analahasa.
                        9: " bhawişyalaris, lees bhawis.
8: " maatragen lees bhawis.
                        6; , karuhpm, lees karuhun.
         10 12
               310 "
22
        22
               816 n
```

Op de Kaart voorin dl. VII:

mastregen, less mastregelen.

Bij no. 12: voor p. 241-242, lees p. 141-142. " " 17: " Gedangan, lees Gedangan.

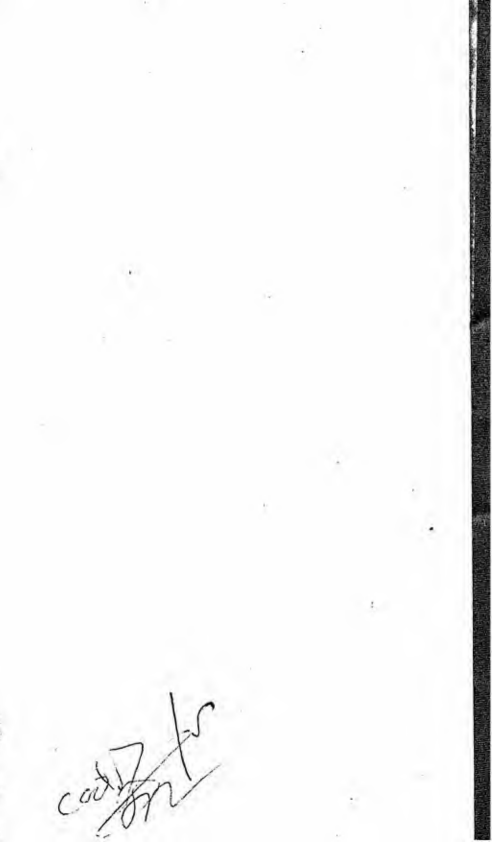
10 19

" 820 "

22 27

32





"A book that is shut is but a block"

GOVT. OF INDIA

Department of Archaeology NEW DELHI

Please help us to keep the book clean and moving.